
Esta publicação apresenta o conteúdo da itinerância da 
exposição Línguas africanas que fazem o Brasil, apresentada 

no Espírito Santo pelo Museu Vale e pelo Instituto Cultural 
Vale, em parceria com o Museu da Língua Portuguesa, entre  
9 de setembro e 14 de dezembro de 2025. Parte do material 
aqui reunido integra também o catálogo da mostra original, 
realizada pelo Museu da Língua Portuguesa, instituição da 
Secretaria da Cultura, Economia e Indústria Criativas do 

Governo do Estado de São Paulo, em cartaz na sede do Museu, 
na capital paulista, entre maio de 2024 e fevereiro de 2025.









Uma itinerância do Museu da Língua Portuguesa

Vitória, 2025

Ministério da Cultura, Instituto Cultural Vale 
e Museu Vale apresentam



10 11

Samba, canjica e dendê

O Museu Vale apresenta a exposição Línguas africanas que fazem  
o Brasil, com curadoria do músico, escritor �e filósofo Tiganá Santana,  
em parceria com o Museu da Língua Portuguesa. A mostra investiga  
os atravessamentos das presenças da África Subsaariana que se 
manifestam nas linguagens, na entonação, no vocabulário e na pronúncia  
do português falado no Brasil.

Estruturas suspensas, instalações sonoras, símbolos adinkra, búzios 
e produções audiovisuais dialogam entre si, compondo um espaço de 
memória e reconhecimento das heranças afrodiaspóricas que permanecem 
vivas �e em constante transformação. Cada elemento estabelece conexões 
entre passado e presente, oralidade e escrita, revelando como as raízes 
africanas seguem pulsando na construção das identidades brasileiras.

Nesta edição realizada pelo Museu Vale no Palácio Anchieta, o olhar se 
volta para o Espírito Santo, com a participação de três artistas capixabas: 
Castiel Vitorino Brasileiro, Natan Dias e Jaíne Muniz. A articulação 
dessas narrativas, aliada ao diálogo com educadores, comunidades  
e paisagens locais, reforça a identidade do Museu, que atua de forma 
enraizada no território e incentiva a produção artística regional.

Línguas africanas que fazem o Brasil é um convite do Museu Vale  
e do Instituto Cultural Vale para que os diversos públicos reconheçam  
a pluralidade de vozes, palavras e símbolos que compõem a riqueza 
cultural brasileira, marcada pela força da ancestralidade.

Museu Vale 
Instituto Cultural Vale



1312

O português falado no Brasil nasceu do encontro entre diferentes povos, 
culturas e tradições. Povos de origem banto, iorubá, jeje, fon e tantas 
outras matrizes linguísticas foram trazidos à força para este território e, 
mesmo diante da violência e do trauma da escravidão, deixaram marcas 
profundas e transformadoras. Essas presenças ecoam não apenas na 
língua, mas também na música, na religiosidade, na arquitetura e nas 
manifestações populares – em tudo o que somos, dizemos e criamos.

A exposição Línguas africanas que fazem o Brasil, montada agora em 
Vitória (ES), é resultado da parceria entre o Museu da Língua Portuguesa 
e o Museu Vale, levando ao público capixaba o conteúdo originalmente 
apresentado em São Paulo, na sede do Museu da Língua Portuguesa, entre 
maio de 2024 e fevereiro de 2025.

Com curadoria do músico e filósofo Tiganá Santana, a mostra propõe um 
percurso sensorial e simbólico que entrelaça oralidade e escrita, passado 
e presente, memória e invenção. Na edição de Vitória, ela se conecta 
mais ainda ao território local com obras de artistas como Castiel Vitorino 
Brasileiro, Natan Dias e Jaíne Muniz.

Celebrando o conhecimento, o diálogo e o reconhecimento das múltiplas 
camadas que compõem nossa língua – viva, em constante movimento, 
feita de encontros, resistências e criações –, o Museu da Língua 
Portuguesa deseja ao público uma inspiradora leitura deste catálogo  
e uma imersão sensível nas muitas vozes que fazem o Brasil.

Museu da Língua Portuguesa 



1514

A língua é um rio vivo, que carrega séculos de histórias, atravessa 
oceanos e une continentes. No Brasil, �as línguas africanas se tornaram 
correntezas profundas �que moldaram a maneira como falamos, pensamos 
�e celebramos a vida. Palavras, entonações, gestos e saberes, trazidos 
por milhões de africanos escravizados, enraizaram-se no cotidiano 
e floresceram na música, �na culinária, nas festas, na fé e na própria 
formação �da nossa identidade. São presenças que resistiram ao tempo  
e à violência, reinventando-se a cada geração.

Nesta edição, a exposição Línguas africanas que fazem �o Brasil  
volta seu olhar também para o Espírito Santo, convocando o talento  
e a sensibilidade dos artistas capixabas Castiel Vitorino Brasileiro,  
Natan Dias e Jaíne Muniz. Suas obras dialogam com a herança linguística � 
e cultural africana, compondo, ao lado de outros �criadores, uma narrativa 
que une memória e invenção, �o local e o universal, o passado e o presente.

O Espírito Santo se orgulha de contribuir para essa narrativa. Ao dar 
espaço para artistas, educadores �e comunidades refletirem sobre esse 
legado, �reafirmamos que a cultura é viva, plural e feita �no encontro. 
Celebrar essas línguas é também reconhecer �a história, a resistência  
e a beleza dos povos africanos �que ajudaram a fazer o Brasil.

É afirmar que a diversidade é nossa maior riqueza e que, �no Espírito 
Santo, ela segue se renovando a cada dia �– na fala, nos gestos, na arte  
e no coração do nosso povo.

Renato Casagrande 
Governador do Estado do Espírito Santo



17

Palavras, território e memória

Olhar para o território e para o nosso dia a dia é reconhecer nele a 
presença viva da nossa herança �africana, seja nas manifestações artísticas, 
seja nas raízes �que moldaram os costumes da sociedade brasileira.

É sobre isso que trata a exposição Línguas africanas que fazem o Brasil 
que, com orgulho, recebemos no Palácio Anchieta. Entre obras, sons, 
sentidos e palavras, a mostra �é um convite necessário à escuta, não apenas 
dos sons, �mas das histórias, culturas e resistências que moldaram, �de 
forma profunda e indelével, a identidade brasileira.

Na edição capixaba, o curador nos convida a olhar de perto para o nosso 
território, trazendo os artistas �Castiel Vitorino Brasileiro, Natan Dias  
e Jaíne Muniz para compor a exposição. Assim, o Museu Vale valoriza � 
o território capixaba, incentivando a produção local e mantendo o diálogo 
com os fazedores de cultura �e com toda a comunidade.

A força desta exposição está em evidenciar essas �presenças linguísticas 
no cotidiano, reconhecendo a �herança africana que pulsa em nossas veias. 
Mais que �vestígios de um passado, são presenças vivas, que ecoam �na 
música, na culinária, nos modos de vida, nas religiões �de matriz africana  
e até nas gírias que moldam nosso �falar. Valorizar essas línguas é 
combater o racismo �e reafirmar o protagonismo das populações  
negras �na construção do Brasil.

Línguas africanas que fazem o Brasil é um ato de memória �e justiça. Uma 
reparação simbólica que celebra o poder �das palavras como ferramentas 
de resistência, identidade �e pertencimento. Uma oportunidade para que 
mais �brasileiras e brasileiros se reconheçam nas raízes plurais �que os 
formam e, sobretudo, orgulhem-se delas.

Fabricio Noronha 
Secretário de Estado da Cultura 





20 21

Sumário

11 _

26 _

30 _

46 _

50 _

58 _

62 _

96 _

108 _

112 _

120 _

136 _

146 _

154 _

160 _

172 _

180 _

186 _

192 _

196 _

Institucional 

Línguas africanas que fazem o Brasil 
Tiganá Santana

A gente sempre se curou pela língua  
do outro: conversa entre Zé Miguel Wisnik,  
Isa Grinspum e Tiganá Santana 

Caderno de anotações
Rebeca Carapiá

No baile das linguagens, as imagens dançam 
Juliana de Arruda Sampaio

Corpo Celeste III-V 
Aline Motta

Obras da exposição

Instalação interativa – Itinerância
Glauber Vianna

Ser-horizonte / O que a água levou
Jaíne Muniz 

Movimento à tecnologia
Natan Dias

Me basta mirarte para enamorarme otra vez 
Castiel Vitorino Brasileiro

Línguas africanas que fazem o Brasil 
Yeda Pessoa de Castro

Sobre: “As línguas africanas que fazem o Brasil”
Alexander Cobbinah

Programa Aprendiz Vale 2025 

Da educação como rota e desvio 
Gleyce Kelly Heitor

Línguas africanas que fazem o Brasil:  
possíveis significados para a expografia 
Stella Tennenbaum

Mais um tijolinho na estética negra  
do design contemporâneo 
Oga Mendonça e Daniel Brito 

Acessibilidade que transforma 
Amanda Freitas e Viviane Sarraf (Museus Acessíveis) 

Montagem

English version







26 27

Esta exposição quer mover o lume disso que determinados pensamentos 
costumaram designar como língua, mas que, em diversas perspectivas  
de mundo, é a pulsação que faz viverem as comunidades desenhadas 
pelas histórias humanas e pelas presenças extra-humanas. 

Dito isso, embora consideremos uma ideia de língua abarcada  
pela linguística, é preciso salientar que os registros, grafias1  
e performatividades vivas trazidos pelos corpos que formam  
(e formaram) os saberes afro-brasileiros e africanos ocupam aqui  
um lugar de relevância.

Ao enunciarmos Línguas africanas que fazem o Brasil, queremos, 
primeiramente, afirmar que presenças culturais, egressas de parte  
da África Subsaariana, constituem o Brasil. Noutra camada, queremos  
dizer que enunciar “língua” é se referir a modo de existir; portanto,  
a língua não é algo instrumental, mas como se concebe e vivencia 
o mundo com suas ocorrências apreensíveis e insondáveis. Por fim, 
queremos dizer que são algumas línguas que nos chegam ao território 
brasileiro, por meio dos sequestros transatlânticos, advindas desse 
continente tão amplo, antigo, novo e presente, que é o africano. É preciso 
especificar as línguas ou os modos de existir irradiados do continente-
matriz. A homogeneização da pluralidade cultural africana diz respeito  
ao mesmo projeto que racializa como negro um conjunto de pessoas –  
que, de acordo com tal classificação, não seriam nem mesmo pessoas –,  
e cede um fenótipo de brancura à neutralidade de não se ter raça e ser 
a medida que legitima o que quer que seja humanidade, conhecimento, 
semiose, realidade. 

1 Os textos a seguir podem apresentar grafias distintas para determinados termos, já que 
foi respeitada a forma grafada por cada autor.

Combinam-se aqui as materialidades das projeções, metais, palavras 
impressas e tangíveis, tecidos, madeiras e tambores, costuras, luzes e sons, 
para uma imersão nos vocábulos, expressões e imagens-texto a partir 
dos quais se pensa, age e é, sem que se leve em conta que têm origens no 
continente africano (nas línguas quimbundo, quicongo, umbundo, iorubá, fon, 
mina). Das vozes e leituras de palavras africanas constitutivas do português 
brasileiro àquelas que urdem o cancioneiro brasileiro, às estampas, às obras 
projetadas e às linhas escultóricas, verificamos esses aportes inequívocos. Os 
adinkras e provérbios também solicitam a nossa atenção. 

Há três dimensões que se cruzam e oferendam este acontecimento 
expositivo ao público: a política, que afirma a centralidade de referenciais 
afrocentrados para a formação do pensamento brasileiro, numa 
proposição antirracista; a informativa, que ressalta conteúdos linguístico-
culturais africanos e afro-brasileiros que nos formam; e a estética, que 
traz arte para que se deem todas as dimensões (inclusive aquelas não 
evidentes) da experiência. 

É, de fato, preciso prestar atenção ao que trazemos em nós e nos 
recusamos a reconhecer ou ignoramos. Já vimos, historicamente,  
que isso nos leva a um trajeto sombrio em relação à nossa subjetividade  
e aos nossos atravessamentos coletivos. Que as línguas negro-africanas 
no Brasil ultrapassem os lugares de eixo temático e que a sua presença  
nos espaços institucionais não se reduza à representatividade esvaziada  
da produção de conhecimento e da consciência de comportamento.

 
Tiganá Santana
Curador





Zé Miguel Wisnik _ Bem, pra começar, 
eu proponho a seguinte reflexão: que a 
exposição Línguas africanas, da forma 
como ela é concebida e tudo o que ela 
irradia e transpira, tem a ver com uma 
outra concepção do que seja a língua. 
Normalmente, a língua é concebida como 
um instrumento de comunicação, que 
transporta conteúdos entre as pessoas, 
certo? E o que a gente sente ao visitar 
a mostra, e o que está afirmado como 
ponto de partida, como fundamento, é 
que a língua é uma pulsação, um modo 
de ser, ou melhor, modos de ser, modos 
de existir. Portanto, não se resume a um 
léxico e a uma gramática. A existência e o 
ser estão postos na língua, e isso envolve 
os viventes, os humanos, o invisível e o 
insondável. Eu acho lindo que isso seja 
formulado assim, e que apresente esse 
desafio para mudar de perspectiva. Então, 
Tiganá, acho que seria muito bom se você 
falasse sobre isso. Acho que é um bom fio 
condutor para todo o resto da conversa.

Tiganá Santana _ Primeiramente, 
para registro, quero falar da alegria de 
estarmos aqui nesta tarde de agosto, 
em São Paulo, na casa da querida Isa 
Grinspum, em companhia de Mayara 
Carvalho, Samantha Alves e do 
queridíssimo Zé, para este nosso papo. 
Eu penso, Zé, que essa é uma questão 
fundamental e que, em larga medida, 
orientou todo o nosso processo de 
concepção e construção dessa exposição. 

Eu gosto sempre de lembrar uma coisa 
que eu aprendi com a civilização dos 
bakongo, que eu venho estudando ao 
longo de alguns anos, e cuja cosmologia 
fez parte das minhas pesquisas acadêmicas. 
A civilização bakongo foi construída 
pela língua kikongo, que é absolutamente 
presente na cultura brasileira, e em nosso 
léxico corrente. E tem algo que aprendi 
que cabe bem dentro do que você traz, Zé. 
Na língua kikongo, esse prefixo Ki quer 
dizer a essência de alguma coisa. Então, 
kongo é o nome da civilização, kikongo é 
a língua dos bakongo. Logo, kikongo é a 
essência dos bakongo.

Zé _ Que maravilha!

Tiganá _ Esse processo de aprendizado 
em torno do que possa vir a ser língua, 
para algumas acepções filosóficas, 
algumas cosmologias assentadas no 
continente africano, orientou todo  
esse processo expositivo, que tem  
várias responsabilidades, no fundo.
Uma delas é a de aproveitar a 
oportunidade da sua publicização,  
do seu compartilhamento com uma 
recepção variada, para que a gente possa 
deslocar, também, algumas acepções que 
são cristalizadas dentro de uma direção  
de pensamento específica, que se tornou 
hegemônica, sobretudo a euro-ocidental. 
É uma oportunidade para a gente falar de 
língua a partir de um outro lugar, a partir 
de um lugar não instrumental que não é 

30 31

Conversa entre 
Zé Miguel Wisnik,  
Isa Grinspum e 
Tiganá Santana

A gente sempre  
se curou pela 
língua do outro



compreendido somente dentro da ideia  
de competência linguística.

Zé _ Exatamente.

Tiganá _ Não é? Então, língua, de fato, 
é um modo de existir. Em que medida, 
é a gente que possui a língua, e não a 
língua que nos possui simultaneamente? 
Em que medida a gente não é, também, 
expressão disso que é artifício e natureza? 
Ainda dentro da língua kikongo, tem uma 
palavra, e ao mesmo tempo um ideofone, 
que eu acho extraordinária, que se faz 
presente também no Brasil. Um exemplo 
de uma manifestação ideofônica é quando 
a gente faz: tich!
Isso todo mundo entende, e é muito 
presente em línguas africanas. Tanto assim, 
que a gente chama de muxoxo (estalo que 
se dá com a língua e os lábios), que vem 
do kimbundo. 

Zé _ A expressão participa...

Tiganá _ Participa do acontecimento. 
O texto não é apenas o que está escrito 
dentro da escrita alfabética. Texto é o 
particípio passado do verbo tecer em latim. 
Texto é tecido. Tudo aquilo que foi tecido, 
portanto, pode nos oferecer uma série de 
narrativas e de possibilidades, e levamos 
isso para a exposição com os signos, os 
ideogramas adinkras, com os provérbios, 
com as próprias obras de arte que se 
fizeram presentes. Tudo isso é expressão 
de textualidade, é inscrição, e cabe na 
origem, dentro de uma interpretação, quer 

dos bakongo, quer dos ambundu, quer 
dos yoruba, ou dos fon, em relação ao 
que seja a língua pelo que eu compreendo. 
Isso tudo é previsto, de algum modo, 
dentro de uma certa interpretação sobre 
língua, então, é uma oportunidade para 
que a gente possa se aproximar também 
dessa outra acepção do que possa ser 
língua. Não era só uma veiculação dessas 
presenças aqui na formação da cultura 
brasileira, mas também aprender junto 
com essas cosmologias. O que também 
pode ser língua, linguagem, palavra, 
silêncio, corpo? 

Isa Grinspum _ E é interessante que a 
entrada se dá pela palavra, que é o mais 
reconhecível. Você aproxima as pessoas 
por meio da palavra, e já é uma surpresa, 
porque elas não sabem que são palavras 
africanas, e você vai aprofundando isso 
no decorrer da exposição. Então, tem todo 
um percurso de ir mergulhando em outros 
signos, em outro tipo de linguagem.

Zé _ No início da exposição, quando nos 
deparamos com aqueles tabuleiros com as 
palavras grafadas, a gente se surpreende 
de que somos constituídos por elas em 
significações muito chave, muito íntimas  
do nosso modo de ser. São palavras que 
dizem respeito a como existir. Desde 

‘cochilar’ a ‘bunda’, são palavras que 
falam de uma intimidade comum. Então, 
nós somos constituídos por essa presença 
das línguas africanas entranhadas, 
entretecidas, em nós. E língua nesse 
sentido de essência não é simplesmente 

um vocabulário, mas alguma coisa que 
nos faz ser. Ao mesmo tempo, como você 
disse, a exposição chama para concepções 
do existir, para aquilo que não temos 
consciência de quanto nos constitui  
ou poderia nos constituir. Como é que 
você pensa isso?

Tiganá _ Essa é uma ótima questão 
porque eu acho que isso faz parte de  
um dos desafios dessa exposição. Algo  
que nos é tão íntimo e, por isso, 
aparece na exposição como esse 
autorreconhecimento que fica 
representado com a presença dos espelhos 
em meio às palavras como minhoca, 
marimbondo, fofoca, xingar, samba...  
E tem as gravações, também, que dão 
conta de uma questão de acessibilidade 
para as pessoas cegas. Há vozes de 
pessoas do próprio museu e vozes  
de frequentadores da região, gente que 
se arrumou para gravar e ter sua voz 
ali. Acho que é uma certa proposição 
de autorreconhecimento que é também 
estranhamento, não é? Por obra da 
colonização, do racismo, da escravidão, 
dessa nossa história trágica de origem, 
tivemos uma ruptura com tais referências 
negro-africanas, que também nos 
constituem num lugar importante de 
intelecção e de linguagem. Esse que é 
o ponto: a ruptura foi nesse lugar. Não 
foi no trabalho braçal ou nos trabalhos 
considerados menos elaborados dentro 
de um imaginário geral, mas nesse lugar 
de poder lidar com as palavras, com os 
modos de pensar, com um certo conjunto 

de gestos íntimos e complexos, com a 
construção de uma cultura intrincada  
a partir dos referenciais negro-africanos. 
É aí que mora esse ponto nodal que, de 
algum modo, tem um certo impedimento 
de entrar no imaginário com naturalidade.
Então, primeiro, existe esse 
autorreconhecimento e, ao mesmo  
tempo, estranhamento: “Nossa! Eu falo 
essas palavras, o que é isso?”. África 
não é uma abstração. Esse foi o segundo 
trabalho importante que fizemos: afirmar 
que África não é uma abstração,  
tampouco uma coisa só. Não é um país 
e não é uma cidade, não é um bairro, 
não é um povo. África é um pluriverso. 
Algumas dessas partes, desse mundo 
chamado África, chegaram ao Brasil  
e constituem o que somos.
O reino das palavras foi essa porta  
de entrada para que a gente mergulhasse 
naquilo que não são só palavras, 
mas também imagens, sensações, 
situações, registros diversos, ausências, 
silêncios, ritmos. E dizer também que 
essas construções negro-africanas, 
afrodiaspóricas especificamente dentro 
da afrodiáspora afro-brasileira, são 
construções complexas. A gente é 
constituído por isso. A ironia do Caetano 
Veloso, de que só é possível filosofar em 
alemão, na canção Língua, é pertinente, 
como ironia, né? A gente tem justamente 
esse grande desafio: filosofar nessas outras 
construções que não são euro-ocidentais. 
Admitir que essas outras concepções têm 
pensamento, e há muito tempo, e que 
concorrem com uma certa leitura sobre  

32 33



o que é contemporaneidade e atual.
Ou seja, colocar tudo na roda, na 
horizontalidade mesmo, e dizer que,  
isso que nos constitui enquanto uma  
nação que descende de um investimento 
colonial lusitano, também nos constitui 
a partir do lugar dos povos nativos, 
complexíssimos e muitos. E, também,  
nos constituem essas presenças  
negro-africanas no Brasil. A gente  
é isso. A grande questão é que não se 
hierarquizam esses lugares de construção, 
de pensamento e de existência.   

Isa _ E isso tem que estar na formação 
básica escolar. Porque antes de qualquer 
coisa, existe todo um preconceito, mas 
também uma ignorância absoluta. No caso 
das línguas e do pensamento indígenas, essa 
discussão só vai ser inaugurada no Brasil 
com o Davi Kopenawa. Quando o seu livro 
A queda do céu (2010) é considerado pelos 
acadêmicos franceses como realmente um 
sistema filosófico. Esse modo de pensar tem 
que ser alterado, no meu entender, desde  
o ensino fundamental, senão, não vai 
acontecer nada. 

Tiganá _ Com certeza. E imaginário 
não é brincadeira, é o que constrói 
tudo mesmo. E quando se trata de um 
imaginário secularizado como esse, a 
gente tem que se empenhar em muitos 
esforços para que seja desfeito. Porque é 
ainda num lugar irrefletido, né? O que é, 
em larga medida, por exemplo, o crime 
de feminicídio senão uma não aceitação 
irrefletida da existência de uma mulher? 

Quer dizer, aquela pessoa não aceita 
a existência de uma mulher e aniquila 
essa presença. E o imaginário participa 
dessas construções. Isso acontece com o 
racismo, igualmente. E tudo é ancorado 
por um conjunto de imaginários. Aí, a 
importância das artes e da educação 
institucional e não institucional. Porque 
são capazes de chegar a esse lugar 
irrefletido. Em um lugar de percepção 
prévia às construções. 
Há um provérbio do Congo que eu 
adoro, que diz Nsi Mfinda: “Nações são 
florestas”. Não são pomares, não são 
coisas de um fruto só. E outra expressão 
da qual eu sempre gosto de me lembrar é: 

“A gente sempre se curou pela língua  
do outro”. Quer dizer, é você admitir, 
 no seu sistema de pensamento que,  
sem a existência do outro, você não  
pode existir. Eu acho que, em larga 
medida, também nesse ponto, alguns 
pensares e corpos bantu, a rigor, uma 
classificação linguística, foram ao 
encontro de outros indígenas no que 
tange a uma certa ligação com alteridades, 
inclusive alteridades radicais. A ideia  
de “comer” essa alteridade para se  
situar sem perder o seu lugar. É um 
trânsito dinâmico muito interessante  
e importante, com o qual temos muito  
a aprender eticamente. 

Isa _ E, também, a relação com a 
natureza e com os outros seres. E essa  
é a base da formação brasileira.
 
Tiganá _ Com certeza, a relação com 

esse extra-humano, com o que virá ainda. 
Diante da lacuna histórica que a gente 
tem em relação a uma apresentação a 
partir de um outro lugar, do que sejam 
essas epistemologias, essas estéticas, a 
gente aproveita para fazer isso, de algum 
modo, e, ao lado disso, aprender uma 
outra forma também de estar, socialmente 
e individualmente. É uma oportunidade 
para que isso aconteça, já que inclusive 
os setores progressistas presentes no 
pensamento brasileiro viraram as costas 
para esse saber ao longo da história, e a 
conta está aí, para quem é e para quem 
não é progressista, para quem pensa e 
para quem não pensa em democracia no 
sentido mais amplo que possa ser.  

Zé _ “Nações são florestas” e “A gente 
sempre se curou pela língua do outro” são 
provérbios kikongo?

Tiganá _ Um é em kikongo e o outro é 
em kimbundu, respectivamente, que são 
duas línguas bantu muito presentes na 
cultura brasileira, no português falado no 
Brasil. O kimbundu chegou a ser língua 
franca em alguns lugares no Brasil. 

Isa _ Eu acho que era isso que você 
queria também trazer: um futuro não só 
da nação desta floresta, mas das outras, 
porque está uma tragédia a vida no mundo 
ocidental, e não só no ocidental.

Tiganá _ Não, no mundo. Aliás, essa 
própria divisão, entre Ocidente e Oriente 

1 Edward Said (1935-2003) foi um professor, crítico literário e ativista político palestino-estadunidense. 

já é muito questionável, porque é um 
mundo mundializado. 

Isa _ Mas nunca houve essa divisão de 
uma maneira tão radical.

Tiganá _ Daí, a gente tem que recorrer 
ao Edward Said1, em Orientalismo (1978). 
Essa invenção do Oriente pelo Ocidente,  
ou a invenção de um outro mundo que 
não estivesse dentro do raio do meridiano 
de Greenwich e, depois, as outras 
invenções: Valentin Yves-Mudimbe com 
A invenção da África (1988), Oyèrónkẹ́ 
Oyěwùmí com A invenção das mulheres: 
construindo um sentido africano para os 
discursos ocidentais de gênero (1997), 
isto é, as mulheres como invenção, 
também. A questão é que essas invenções 
têm uma materialidade, determinam tudo: 
quem vai viver, quem vai morrer, quem 
vai ter escola, quem não vai ter, quem 
vai comer, quem não vai, quem vai ter 
emprego, quem não vai. 

Isa _ No começo das nossas conversas, 
você disse que não usava mais 
‘cosmovisão’, mas ‘cosmopercepção’.

Tiganá _ É verdade. Inspirado em 
Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí, que usa uma 
expressão em inglês, world sense, que foi 
traduzida aqui pelo acadêmico Wanderson 
Flor, que é um filósofo, professor de 
Filosofias Africanas da UnB, como 
‘cosmopercepção’. Trata-se de uma 
expressão, na minha opinião, preferível 

34 35



à ideia de cosmovisão. O euro-ocidente 
é um espaço de voyeur; é assim tudo: 
veja, veja bem, olhe bem, mira. Aprendi, 
nas leituras do Bunseki Fu-Kiau2, um 
provérbio que diz Wa i mona (“Ouvir  
é ver”). E tem uma segunda parte: ye 
mona i sunsumuka, ou seja, “ver é reagir”. 

Mayara Carvalho _ Tiganá, pensando 
no que você falou sobre ouvir é ver,  
na exposição você trabalha muito com  
o som, que é o ouvir. Você criou uma 
paisagem sonora para a exposição junto 
com o André Magalhães. Tem alguma 
coisa a ver com “ouvir é ver” a construção 
dessa paisagem?

Tiganá _ Tem sim. Não podíamos 
prescindir desses outros modos de 
conhecer e ter contato com as coisas. E 
aí, claro, há uma complexificação dessa 
discussão, hoje, em torno da própria 
questão de acessibilidade. E eu não sou 
um especialista no assunto, mas a gente 
não pode pensar uma expografia sem 
considerar o máximo de acesso às pessoas 
diversas, né? Portanto, tem essa dimensão  
e tem essa outra dimensão de termos 
contato com o que estava sendo 
ali apresentado a partir de outras 
possibilidades. Eu percebo, em muitas 
dessas culturas, uma não centralidade na 
visualidade. Não é uma desimportância 
da visualidade, mas é de fato colocá-la 
ao lado de outros modos de perceber e de 
conhecer. Isso é notório. Vamos falar das 

2 Kimbwandende Kia Bunseki Fu-Kiau (1934-2013), nascido na República Democrática do Congo,  
foi um dos mais eminentes estudiosos da cultura africana.

construções afro-brasileiras. Os jongos, os 
maracatus, os candomblés, e outras práticas 
espirituais também de matrizes africanas, 
no Brasil. Não tem como a gente ficar 
somente na dimensão plástica, ou numa 
cena visível, das situações que se colocam. 
Por isso, eu acho muito problemática a 
ideia de uma certa captura etnográfica 
de uma parte dessas expressões. Ah, 
então, vamos estudar, especificamente, a 
literatura dos cânticos. Não dá para fazer 
isso – apenas as artes performativas ou a 
dimensão performativa presente no culto 
de Babá Egúngún em Amoreiras. Não 
dá para fazer isso porque não faz sentido. 
Essas linguagens já são trançadas na 
origem, já estão em relação na origem.
Essa paisagem sonora foi concebida a 
partir dos registros do Lorenzo Dow 
Turner, um grande linguista estadunidense. 
O primeiro linguista negro nos Estados 
Unidos a se pós-graduar, e que esteve 
no Brasil entre 1940 e 1941. Ao chegar 
aqui, entre as pessoas que ele procuraria, 
evidentemente, está o Mário de Andrade, 
porque, como nos lembra a nossa querida 
Lígia Ferreira, o Mário de Andrade 
era reconhecido como um dos grandes 
africanistas do Brasil. Ao chegar aqui, 
Turner passa pelo Rio de Janeiro e Salvador 
e registra uma série de falas de pessoas. 
Registra tanto fotograficamente quanto 
sonoramente essas pessoas. A gente levou 
as fotografias para a exposição porque as 
legendas das fotografias nos interessavam 
muito e quisemos compartilhá-las com o 

público. Em várias delas, ele dizia o nome 
de cada um e, eventualmente, a língua 
africana que falavam. Por exemplo, “Ana 
fala yoruba fluentemente”. Há registros 
preciosos como o de Mãe Menininha do 
Gantois jovem cantando; do próprio Mário 
de Andrade cantando Toca Zumba; há o 
Mestre Bimba cantando; e tantos outros 
(Joãozinho da Gomeia, Manoel Falefá). Ele 
percebe ali que havia muita gente ainda 
que falava fluentemente línguas africanas. 
O Lorenzo Turner registra essas vozes 
e a gente cria uma paisagem sonora a 
partir disso. A Universidade de Indiana 
nos cedeu o acesso à plataforma, e eu me 
lembro bem de mergulhar nos 639 arquivos 
disponibilizados por eles.  

Isa _ Agora veja que, naquela época, 
a gente estava em pleno Estado Novo. 
Havia uma perseguição atroz aos terreiros. 
O material é impressionante.

Tiganá _ É impressionante. E uma boa 
parte dele ficou inédito por cerca de 70 
anos. Era incontornável a gente trazer para 
nossa exposição esses registros.

Isa _ E ao lado disso, a Orkestra 
Rumpilezz.

Zé _ Isso que eu ia dizer. E os tambores, 
que se ligam a tudo isso que você 
tá dizendo, ainda que com outras 
entonações...

Tiganá _ Exatamente, aquelas 
frequências enunciadas pelos tambores, 

levando-se em consideração que a ideia 
de frequências é muito importante para 
algumas civilizações de tronco linguístico 
bantu, e não só. As coisas, as relações, 
elas vibram. Elas ressoam. E muitas delas, 
quem é de música há de se lembrar disso, 
vibram por simpatia. Portanto, o lugar 
das frequências é um lugar fundamental. 
Aí, é onde entram os tambores. O tambor 
falante não é tambor falante à toa, é literal, 
o que, inclusive, desloca a própria ideia 
de objeto em relação a ele. Por outro 
lado, houve muita violência deliberada 
pelo Estado, investida contra as práticas 
espirituais de matrizes africanas, o que 
silenciou e apreendeu muitos tambores 
sagrados. Na Bahia, o candomblé só 
deixou de ser proscrito em 1976. Não  
tem nem 50 anos.

Isa _ E agora o mundo evangélico 
reacende essa perseguição.

Tiganá _ Que é uma perseguição racista. 
Porque são práticas espirituais que vêm 
dos povos negros.
Então, os tambores estão na exposição 
para indagar: que palavras, que 
frequências, que enunciações,  
que emissões, precisavam ser trazidas 
e não foram? Quantas foram impedidas, 
quantas estão por vir, quantas continuaram 
chegando, quantas foram, quantas 
formaram a cultura brasileira e continuam 
a formar. Por isso, também convidamos 
a artista Rebeca Carapiá a trazer as suas 
grafias amorfas, para falar dessa palavra 
antes da palavra em um jogo de luz e 

36 37



sombra. Há a materialidade do ferro ali, 
mas há também a materialidade da luz e 
da sombra num grande painel. E numa 
outra parte da exposição, os tambores 
aparecem como estalagmites e as peças da 
Rebeca, como estalactites, como que em 
um diálogo com materialidades diferentes, 
tempos históricos diferentes, quanto a essa 
possibilidade de transformação que os 
tambores podem promover. 
Essas manifestações diversas conversam 
também com a outra parte da obra da 
Aline Motta presente na exposição, com 
a imagem de um de seus mares sob a 
intervenção de um excerto do texto de 
Lélia González, “Racismo e Sexismo na 
Cultura Brasileira”, de 1984, em que ela 
cunha a expressão ‘pretuguês’. Afinal 
foi pelo mar, transatlanticamente, que as 
coisas todas aconteceram.

Isa _ E tudo isso ao som do Turner.

Tiganá _ E um pouco do Canto dos 
escravos, do Geraldo Filme, ali, pertinho 
dos tambores. 

Isa _ Porque, na verdade, por mais 
calados que fossem, os tambores no Brasil 
nunca se calaram.

Tiganá _ Nunca se calaram, era 
impossível.

Isa _ E aí termina com Orkestra 
Rumpilezz.

Zé _ Eu acho que valeria falar um pouco  

mais sobre o pretuguês que foi referido na 
obra da Aline...

Tiganá _ É importante mesmo a 
gente localizar essas alcunhas, as 
coisas começam a circular, e a gente 
desterritorializa conceitos e ideias que 
vêm de um conjunto de reflexões de 
certas pessoas, de certos grupos, artistas, 
intelectuais etc. No caso do pretuguês, 
foi uma expressão cunhada por Lélia 
González, uma das grandes intelectuais 
do pensamento social brasileiro. Acho 
muito curioso excluir da tradição do 
pensamento social brasileiro figuras 
como Lélia, Guerreiro Ramos, Sueli 
Carneiro, Beatriz Nascimento... e ficar 
sempre com aquelas figuras canônicas 
brancas e masculinas. Mas Lélia é, 
realmente, uma figura fundamental para 
a gente pensar o Brasil. O pretuguês está 
dentro do escopo das suas reflexões. O 
texto, “Racismo e Sexismo na Cultura 
Brasileira”, publicado pela ANPOCS, fala, 
ao seu modo, do que se veio a chamar de 
preconceito linguístico. As críticas que se 
fazem das trocas, por exemplo, do l pelo 
r (‘Framengo’, Flamengo). Em um dos 
textos do conjunto de estudos reunidos em 
África à vista (2009), versa-se sobre uma 
comparação entre o português popular 
angolano e o português popular brasileiro. 
Por conta da presença justamente de 
línguas bantu, notadamente o kimbundu, 
nesse estudo comparativo, percebem-se 
alterações muito similares no português 
corrente no Brasil e em Angola. A troca 
do l pelo r é uma delas. Outro exemplo é a 

queda do r no final dos verbos  
no infinitivo: ‘comê’, ‘dizê’ etc.

Zé _ Essa silabação do grupo 
consonantal: ‘plantá’...

Tiganá _ Exatamente! Outro ponto é a 
estruturação, consoante-vogal-consoante 
vogal. O acúmulo de consoantes é algo 
que a gente rejeita aqui por conta dessa 
presença de línguas bantu, sobretudo. Daí, 
vem ‘fulô’, em vez de flor. Que você tem 
uma união ali de duas consoantes. Fala-
se ‘pineu’ ou ‘peneu’, ‘adivogado’ ou 

‘adevogado’, ‘rítimo’. A gente estrutura 
desse modo: consoante-vogal. Quanto 
à conceituação trazida pelo pretuguês, 
a Lélia não está falando, na minha 
interpretação, sob o ponto de vista de 
uma linguista, mas desse outro lugar, 
quer dizer, o que a gente fala, a forma 
como escrevemos, nossos gestos, têm na 
sua origem um conjunto importante de 
referências e presenças negro-africanas, o 
que inclui o léxico corrente no Brasil.

Isa _ E em algum lugar também,  
essas línguas bantu se encontram  
com línguas indígenas...

Tiganá _ Há, de fato, esse encontro  
que a gente vai ver em manifestações 
culturais brasileiras importantes. Tem  
uma expressão que o antropólogo  
Márcio Goldman costuma usar, “relação 
afro-indígena”, por ainda não se ter 
exatamente um nome para esse encontro. 
Não está na dimensão propriamente 

sincrética. Também não é uma coisa tão 
desmembrada assim. Aí, ele prefere o 
uso da palavra ‘relação’, por enquanto. 
Uma relação afro-indígena que a gente 
tem nos candomblés de caboclos. O que 
significa a volta dos ancestrais indígenas 
nos candomblés?  É, entre outras coisas, 
o reconhecimento da formação dos 
quilombos com a presença também  
de indígenas que conheciam o território.  
Sem esse conhecimento, não se formariam 
os quilombos em lugares a salvo. 
Então, houve esse primeiro contato que 
evidentemente inclui as próprias relações 
linguísticas, interlinguísticas. Duas coisas 
a serem pontuadas, noutra camada da 
discussão, no que concerne à mestiçagem: 
uma é que a mestiçagem no Brasil é, 
historicamente, e em medida considerável, 
fruto de estupro. Muita gente diz: “O 
Brasil é um país mestiço”, como se isso 
fosse harmônico, como se não houvesse 
fricção, e fosse um negócio apaziguado. 
Essa é uma dimensão. É diferente de 
a gente falar que há uma composição 
mosaicizada do Brasil a partir de 
referências culturais distintas. As culturas 
se encontram, para usar a linguagem 
derridiana, contaminam-se e formam as 
coisas. São compósitas, no limite, para 
empregar aqui o conceito do pensador 
antilhano Édouard Glissant. Toda cultura 
é fruto de alguma composição, né? Mas 
é importante a gente falar sobre tirar 
esse caráter apaziguador de uma ideia 
de mestiçagem no Brasil, porque não se 
trata disso. A gente é transatlântico, é 
atlântico, como dirá Beatriz Nascimento, 

38 39



sem sombra de dúvida, mas houve muitos 
apagamentos, sobreposições, violências 
etc. E nos constituímos assim. Há um 
aprendizado que a gente pode ter quer 
com os tupinambá, quer com os bakongo, 
em que a relação com alteridades muitas 
vezes radicais não nos destitui de um 
lugar no mundo; ao contrário, isso nos 
constitui e nos situa. E disso, os tupinambá 
e os bakongo entendiam muito mais do 
que os portugueses, que vieram com a 
sobreposição, né? Essa, eu acho, é que  
é a diferença. Você pode ter, por exemplo, 
uma Kimpa Vita, no século 17, no Congo, 
com todas as suas referências culturais 
importantes, que dizia que Deus era negro, 
e que incorporava Santo Antônio. Ou,  
se a gente pensa nos próprios congados  
e reinados, a Leda Maria Martins  
vai refutar a ideia de que se trata  
de sincretismo. É uma leitura negra,  
com seus referenciais, é diferente.

Zé _ Pegando todas essas referências que 
você nomeou, também de onde vieram 
esses conceitos e o problema que se coloca, 
entre a recusa da ideia de uma mestiçagem 
apaziguadora e harmonizadora etc. Mas 
eu acho também que livrando esse caráter 
de mosaico compósito, livrando essa 
sobreposição da ideologia da harmonia, 
vem alguma coisa de muito real, em 
termos de complexidade, a ser tratada, 
e acho que você formulou isso de uma 
maneira muito instigante e estimulante. 
Lendo o livro da Ynaê Lopes dos Santos, 

3 Milton Santos (1926-2001) foi um geógrafo e professor brasileiro.  
Considerado um dos maiores intelectuais do país no século 20.

O racismo brasileiro (2022), eu vejo lá, 
justamente, que ela recusa, incisivamente, 
a ideia da mestiçagem. Todo momento 
em que ela fala de lutas populares no 
Brasil, estão ali ou negros alforriados 
ou de quilombos, indígenas. Você vê 
que é, na verdade, a constituição de uma 
coisa inteiramente compósita racialmente. 
Daquilo vem uma coisa poderosa de 
expressão brasileira, de luta. 

Isa _ Eu concordo com você, que tem 
aí uma história não contada, e que é tão 
forte, tão presente, que eu me lembro 
do Milton Santos3 dizendo que é isso 
que tá nos interstícios, na periferia, na 
sociedade brasileira que não morreu. Que 
é a força dessa experiência bem singular. 
Esse compósito que tão profundamente 
misturou povos africanos, povos indígenas, 
que se reconheciam em vários lugares, 
em relação à natureza, a um outro tipo de 
pensamento filosófico. A língua portuguesa 
foi carregada por eles para fazer o Brasil. 

Tiganá _ Com certeza, Isa. A partir 
do que você está dizendo, tem uma 
coisa fundamental, que é a gente pensar 
mesmo nas construções linguísticas 
necessariamente a partir das implicações 
dos corpos. Porque foram esses corpos, 
sobretudo da população negra, os grandes 
difusores da língua portuguesa pelo Brasil. 

Isa _ Na exposição, tem a seguinte 
frase da Mãe Stella de Oxóssi, em que ela 

falou do povo brasileiro: “Apesar dessas 
atrocidades que aconteceram, a gente tem 
que pedir até pela elevação da alma desses 
algozes, por causa deles, apesar de tanta 
coisa tétrica que aconteceu com o pessoal 
vindo, foi uma forma de fazer os orixás 
brilharem no novo mundo”.

Tiganá _ Aí tem algumas dimensões, 
inclusive a da Mãe Stella sacerdotisa. 
Eu acho que eu começaria por essa. 
Alguém que tem uma prática espiritual 
e que, portanto, não experiencia o 
mundo somente a partir do âmbito das 
materialidades, inclusive históricas, quer 
dizer, há uma outra leitura com outras 
dimensões para uma pessoa como Mãe 
Stella de Oxóssi. Tem uma outra questão, 
que o meu amigo Carlos Moore4 sempre 
gosta de dizer, que muitos intelectuais 
negros são humanistas demais. Acabaram 
historicamente comprando a própria 
proposta do humanismo muito mais do 
que quem o propôs. E aí, exercem muitas 
vezes uma capacidade de condescendência. 
É claro que a gente reconhece a beleza dos 
candomblés, dos jongos, dos maracatus. 
A força, a capacidade transmutativa que 
isso tem, e as elevações que tudo isso 
pode despertar. A rigor, sob um ponto 
de vista sócio-histórico, é óbvio que a 
gente não tem que agradecer nada, porque 
também a história poderia ter sido outra, 
quer dizer, custou muito sangue para que 
estivéssemos aqui. E poderíamos não estar. 
Para usar a linguagem aristotélica, isso é 

4 Carlos Moore (1942) é um escritor e cientista social cubano, dedicado  
ao registro da história e da cultura negra.

contingente, não é necessário. Poderíamos 
não estar. Estamos, e a gente vive e gosta 
de certas coisas da vida, coisas que foram 
legadas inclusive por essa história trágica, 
é verdade, por isso que é tudo muito 
complexo. Mas, também, é óbvio que é 
preferível que não tivesse existido tragédia 
nenhuma. E que, enfim, essas pessoas não 
precisassem, a rigor, de nada disso.

Isa _ Mas eu acho que ela estava  
falando da admirável potência que  
gerou esse encontro.

Tiganá _ Não há dúvida, já que estamos 
aqui, existem coisas que são, sem dúvida, 
admiráveis. Era preferível que não tivesse 
sido essa a origem, mas a gente vivencia 
certas coisas que vêm disso. A experiência 
de viver um negócio assim, absolutamente 
avassalador, porque nem a história dá 
conta disso, nem as ciências sociais  
dão conta disso, nem as artes dão conta 
disso, nem a espiritualidade dá conta  
disso, entendeu? Porque não tem uma 
dimensão só. Eu acho que é absolutamente 
lógico que a gente tenha que se colocar 
no lugar de que não tivesse acontecido 
tragédia nenhuma.
E a gente quer uma sociedade que  
não comungue com a continuidade  
dessa tragédia, quer dizer, portanto,  
com a colonialidade, né? Que permanece 
a despeito do fim da colonização.  
A colonialidade permanece aí,  
isso é muito evidente. A gente não quer 

40 41



isso, né? Quem tem decência, não quer 
isso. Mas a gente também experiencia 
coisas que são profundas, importantes, e 
que nos chegaram por meios factualmente 
cruéis. Talvez seja a essa complexidade  
a que Mãe Stella se refira.

Isa _ Eu acho que ela está fazendo um 
convite à complexidade. 

Tiganá _ Tem uma dor horrorosa e,  
ao mesmo tempo, como ela é uma pessoa 
de ir além nas coisas, talvez esteja 
falando sobre isso. E é muito louco  
a gente pensar sobre isso também  
em tempos redutores, né?

Isa _ Exato.

Tiganá _ É ainda mais desafiador, 
porque a gente não deve se apaziguar 
com isso. Eu acho que é receber tudo 
que a gente tem, tudo que foi construído 
num lugar importante, profundo e, ao 
mesmo tempo, não se apaziguar com 
isso. É uma coreografia difícil porque 
não é cômoda, não é confortável. Eu me 
sinto convidado a refletir sobre isso de 
fato num lugar mais complexo. Eu não 
me sinto confortável em trazer uma única 
perspectiva a esse respeito. E eu não 
posso deixar de atender a esse chamado 
de Mãe Stella de algum modo. Mãe Stella 
não era uma figura qualquer, e foi uma 
das grandes pensadoras que a gente teve, 
e uma grande escritora que tinha uma 
capacidade arguta de reflexão. Uma figura 
como a Stella faz falta no Brasil. Makota 

Valdina era também de uma inteligência 
impressionante. 
Seguindo o fluxo da exposição, acho 
importante falar da obra da Goya Lopes, 
trazendo o seu processo criativo com as 
palavras em espiral que resultam num 
quadrinho, falando do cotidiano  
de uma comunidade, de uma civilização 
específica no continente africano, 
provavelmente iorubana, porque o 
quadrinho está disposto de modo  
bilíngue, português e yoruba. É muito 
interessante a gente perceber esse 
processo de uma artista que começa 
com um conjunto de palavras e chega 
a uma outra linguagem a partir disso. 
A própria ideia da espiral, que agora 
tem circulado como conceito no Brasil, 
sobretudo depois da Leda Maria Martins, 
que retoma isso a partir de cosmologias 
africanas. Daí tem o J. Cunha trazendo 
outras textualidades para a exposição. Um 
artista que deu uma identidade plástica  
ao primeiro bloco afro do Brasil, o Ilê 
Aiyê, durante 25 anos, e que traz na 
sua obra de 1996, Civilizações Bantu, 
também um conjunto de signos que 
nos aproximam, de algum modo, desse 
complexo civilizatório que nos constitui, 
e cujas línguas se fazem presentes 
no Brasil. Acho justa a reivindicação, 
portanto, de línguas como o kikongo,  
o kimbundu, o yoruba e o fon,  
enquanto “línguas de herança”,  
que é uma expressão técnica, dentro  
dos estudos linguísticos. 

Isa _ É estrutural, estruturante.

Tiganá _ Inclusive o caráter substitutivo 
que muitas dessas palavras têm em  
relação ao português.

Zé _ Sim, porque desaparece a  
palavra em português. 

Tiganá _ Desaparece, desapareceu 
‘pipa’. E a gente tem ‘cachimbo’.
 
Isa _ Caçula.

Tiganá _ Caçula. Cochilar. Ninguém 
fala ‘dormitar’. 

Zé _ E essa questão atual em Portugal,  
de que alguns têm um horror do 
crescimento do português brasileiro. 
Aquilo é uma ameaça, de fato, porque  
é uma onda que volta sobre eles, como 
um português passado...

Isa _ Um tsunami. 

Zé _ Um tsunami, porque foi aquela 
onda que eles fizeram. “A volta do feitiço 
contra o fetichista.”

Tiganá _ Muito bom.

Zé _ Feitiço é uma palavra portuguesa 
que entrou em todas as línguas, que  
tem uma importância na economia,  
na antropologia, na psicanálise, enquanto 
fetiche. Mas que tem isso, a palavra 

‘fetiche’ depreciava justamente aquele 
para o qual os objetos tinham vida, que 
são extensões do corpo e do espírito, 

porque estão nesse entrelugar. E 
esses eram chamados de fetichistas, 
enquanto eles implantavam o fetichismo 
da mercadoria. Era justamente a 
medialização dos mercados.

Tiganá _ Foi muito bom porque, de fato,  
o feitiço ganha essa ideia de artifício, 
daquilo que não é verdadeiro, do 
inautêntico. É o engano. Lá na Alta Idade 
Média, era a contraposição com aquilo 
que não era religião verdadeira.
Começou muito nesse lugar, né? 
Mas a ideia que precede é essa, de 
inautenticidade e autenticidade via 
experiência religiosa. Mas no contato 
com territórios extraeuropeus, feitiço 
ganha forma e força, e o lugar do 
inautêntico e do autêntico vai para um 
lugar de bem e de mal de modo muito 
marcado. Então, o feitiço ocupa um lugar 
de mal. E aí, pronto, nadaram de braçada 
quando foram ao encontro de diversas 
manifestações religiosas presentes no 
continente africano que eles não puderam 
entender. Então, a palavra ‘feiticeiro’  
foi para quase tudo. Mas tem um pouco 
essa genealogia. Eu tento refletir a partir 
da palavra kindoki, em kikongo, que  
se traduziu em línguas ocidentais como 

‘feitiço’, mas kindoki significa ciência.  
Ou seja, de algum modo, a ideia de feitiço 
a partir do autêntico e do inautêntico  
vem para cá para tornar inautêntica  
essa ciência possível, cravada pelo  
lugar do mal, também. 

42 43





Escrevo enquanto caminho, no encontro, 
com os pés flutuando nos terrenos 
alagadiços, e também nos dias de sol, 
ouvindo ventos que assobiam risos e choros. 

Em Caderno de anotações, reuni uma série 
de experiências não contadas na andança 
de ser artista, cheia de marcadores, aos 
quais certamente eu não inventei.

Escrevo misturando vozes, sentimentos e 
coisas tão invisíveis quanto palpáveis, como 
o contorno estético da feira do rolo em 
Salvador, as memórias das marés  
e as horas dentro dos aviões.

Linhas, contos, pontos e engodos foram 
retirados da garganta, fio a fio, para tecer 
as anotações que flutuam na parede do 
Museu da Língua Portuguesa. 

Alinhavos com som se reúnem juntos aos 
tambores e águas na sala ao lado.

Esse trabalho marca um tempo e muda 
caminhos, assim é meu encontro com 
Tiganá, juntos nos firmamos na linguagem, 
na palavra dita ou apenas no silêncio.

Escrevo com elementos tocáveis e férteis 
que me encontram nas esquinas contando 
histórias e, assim, vou anotando.

46 47

Caderno  
de anotações

Rebeca Carapiá





5150

Juliana de  
Arruda Sampaio
Antropóloga e pesquisadora

No baile das 
linguagens,
as imagens 
dançam Uma das obras da exposição Línguas africanas que fazem o Brasil poderia 

ser tomada como uma imagem-guia das escolhas curatoriais presentes na 
mostra. Trata-se de um conjunto de palavras que guardam significados para a 
artista Goya Lopes, mas que também têm relevância para toda uma comuni-
dade. Começando com “berço da comunidade” e terminando com “diáspora 
africana, afro-brasileira”, essas palavras dançam num tecido de fundo preto 
formando uma espiral com suas respectivas traduções para o iorubá, língua 
falada no sudoeste da Nigéria e no antigo Reino de Ketu, hoje Benim. 

A partir do desafio, mas também do compromisso de apresentar ao público 
outras linguagens e formas de escrita presentes na cultura brasileira que 
atravessaram o Atlântico junto aos cativos sequestrados de África, tivemos 
a árdua tarefa de selecionar imagens que fossem signo e síntese dessas vá-
rias manifestações. Das diferentes amarrações dos turbantes que indicam 
o status de pertencimento dentro do candomblé, passando pelos adinkras1 
fundidos nos gradis, até os tambores, batuques e comidas de origem africa-
na. Os exemplos são tantos, assim como são também as múltiplas imagens 
espalhadas pelas salas da exposição. 

Outra preocupação da pesquisa foi a de selecionar imagens e obras produ-
zidas por artistas que possuem relação com a cultura negro-africana, afro-
-brasileira. São fotografias e trabalhos cujos autores dialogam com as comu-
nidades registradas, evitando a armadilha de imprimir um olhar exotizante 
e distanciado que pretende apenas analisar o outro. O tecido com a estampa 
do bloco Ilê-Aiyê, em que podemos ler a declaração “Civilização Bantu” 
em meio a símbolos, objetos e máscaras africanas de autoria de J. Cunha, 

1 Símbolos criados pelos povos akan presentes em países do sudoeste da África,  
como Gana, Togo e Costa do Marfim.



52

ilustra bem isso. Por 25 anos, Cunha idealizou e assinou a concepção visual 
e estética do bloco afro soteropolitano, e o fez em diálogo profundo com a 
comunidade e com as propostas de afirmação e fortalecimento da identidade 
e cultura negra. A obra de J. Cunha em geral, e a peça exposta na mostra em 
particular, apresenta-se como o resultado de uma expressão que alia a um 
só tempo, o espírito criativo do artista e a mensagem que o Ilê deseja passar 
durante o Carnaval. 

Como numa espiral que nunca retorna ao mesmo ponto, uma vez que a cada 
volta expande e chega a outros lugares, as imagens presentes em Línguas 
africanas que fazem o Brasil convidam o público a perceber o quanto ges-
tos, objetos e tantas manifestações culturais brasileiras são também africa-
nas e dizem muito da história da construção deste país.   







“Framengo”, “Luar claro não é sol”, “Kalunga” são os corpos 
celestes que orbitaram a criação dos trabalhos para a exposição. 
O “pretuguês” de Lélia Gonzalez se uniu ao provérbio ovimbundo 
e aos modos de apreensão do mundo bakongo, emergindo 
nas animações que riscaram o chão e as paredes do Museu. 
Elas foram construídas a partir de formas sagradas milenares 
das escritas gráficas centro-africanas e, também, de seus 
desdobramentos diásporicos afro-brasileiros expressos nos 
chamados “pontos riscados”. Têm como referência principal  
o “cosmograma kongo”, que pode ser compreendido como  
uma representação dos grandes ciclos da vida, do universo  
e do tempo. Ele é cortado horizontalmente pela Kalunga,  
uma linha que divide os mundos físico e espiritual, além  
de aludir ao infinito da linha do horizonte no oceano. O  
círculo do cosmograma é simbolicamente dividido em quatro  
quadrantes por uma cruz, relacionando a passagem do tempo  
ao ciclo de vida dos seres.

5958

Aline Motta

Corpo 
celeste 
III-V









As palavras do glossário apresentadas
nesta exposição foram bordadas pelo
artista capixaba Rick Rodrigues.



QUILOMBO
do quimbundo kilombo,  

“acampamento, exército”  
e, em quicongo, significa  

“agrupamento de pessoas”.

MARIMBONDO
do quimbundo madimbondo, “vespas”. 

Apesar de ser singular em português,  
em sua língua original é plural.

SAMBA
do quimbundo samba, “festa”. O  

quimbundo é uma língua tonal e sons 
parecidos podem assumir diferentes 

significados a depender dos tons 
empreendidos nas sílabas e suas 

combinações. Assim, a palavra sàmbá 
significa “dança, festa”, sámbà significa 
“orar” e Sámbá é um nome próprio e, no 

candomblé do Brasil, é o nome de um inquice, 
que são as divindades na nação Congo-

Angola. Ressalte-se que as marcas  
de acentuação (não oficiais) aqui utilizadas 
têm a função de ilustrar a diferença de tons.

BUNDA
do quimbundo mbunda,

“glúteos, nádegas”.

DENDÊ
do quimbundo ndende,

“fruto da palmeira”.

CAMBADA
do quimbundo kamba 

(“amigo/amiga”) + sufixo 
português -ada (grupo),  

ou seja, grupo de  
amigos/amigas.

QUITANDA
do quimbundo kitanda, “feira”.

CANJICA
do quimbundo kanjika, iguaria à base 
de milho comumente servida nos óbitos 
em Angola. Sua permanência no Brasil 

guarda a base do milho, mas toma 
outras formas em determinadas regiões.

COCHILAR
do quimbundo koxila/kukoxila, 

“dormitar”.

TANGA
do quimbundo thanga, “tecido”.

MACONHA
do quimbundo makanya, “fumo”, 

“tabaco”. Também é mais uma palavra 
que, apesar de, em português, ser 
entendida como singular, em sua 

língua original é plural.

MINHOCA
do quimbundo minyoka, “vermes, anelídeos”. Esta é 
mais uma palavra que, apesar de, em português, ser 

entendida como singular, em sua língua original é plural.

MOLEQUE
do quimbundo muleke, “garoto”.

XINGAR
do quimbundo xinga/kuxinga, “insultar”.

FOFOCA
do iorubá òfófó se tornou uma 
palavra extremamente popular 
no Brasil, manteve o significado 
da língua original e é usada em 
comunidades negras da Bahia 

em expressões, como “indaca (do 
quimbundo ndaka: língua) de afofô” 

ou ainda “boca de afofô”, ou seja, 
língua/boca de fofoqueiro.

CAÇULA
do quimbundo kasula, “o último  

filho, o mais novo”.

SENZALA
do quimbundo sanzala, “aldeia”. 

No Brasil, foi o espaço onde os 
escravizados eram confinados.

UMBANDA
do quimbundo umbanda, “medicina”. 
No Brasil, com a prática africana de se 

procurar o curandeiro para cuidar  
de uma doença, passou-se a designar  

o espaço onde se operavam os 
tratamentos associando as ervas com  
a magia como espaço de umbanda,  
que acabou se configurando como  

uma religião afro-brasileira.

68 69



Adinkras são símbolos utilizados pelo povo ashanti como forma 
de um antigo sistema de escrita capaz de representar desde 
diferentes elementos da cultura ashanti até sentenças proverbiais 
inteiras em um único ideograma. Em twi, língua �do povo ashanti, 
adinkra significa “adeus” e, por conseguinte, esses símbolos são 
exibidos, por exemplo, impressos nos tecidos das roupas usadas 
durante ocasiões especiais, sobretudo funerais, importantes 
momentos de despedida. �O povo ashanti faz parte do grupo 
étnico akan e habita países como Costa do Marfim, Gana e 
Togo. Evidenciando a presença do povo ashanti como parte da 
diáspora africana no Brasil, encontramos gradis de várias casas 
e outras construções arquitetônicas ricamente adornados com 
alguns dos mais �de 80 símbolos dos adinkras, o que é mais uma 
amostra da complexa herança africana em solo brasileiro.

Instalação de adinkras 

AYA
Samambaia

Uma vez que essa 
planta cresce nos 
locais mais adversos, 
este adinkra simboliza 
força �e perseverança.

KWATAKYE 
�Penteado do 
guerreiro Kwatakye

Este adinkra simboliza 
bravura sem temor.

NEA ONNIM NO 
SUA A, OHU
“Quando a pessoa que 
não sabe aprende, 
ela passa �a saber.” 

Este adinkra simboliza 
o conhecimento, 
a aprendizagem 
permanente e a 
busca contínua �do 
conhecimento.

SANKOFA
Volte atrás para 
buscá-lo! 

Este adinkra simboliza 
�a sabedoria existente 
�na sua relação com 
�sua ancestralidade, 
�seu passado, para �a 
construção do futuro.

70



Aline Motta  
em colaboração com Rafael Galante     

Corpo Celeste III, 2020
Videoinstalação

Coleção Pinacoteca do Estado de São Paulo

Corpo celeste V, 2024
Videoinstalação

Coleção da artista

Construída a partir de formas sagradas milenares �das escritas 
gráficas centro-africanas, especialmente aquelas do povo 
bakongo, e de seus desdobramentos diaspóricos afro-brasileiros 
expressos nos chamados “pontos riscados”, a obra tem como 
referência principal o “cosmograma kongo” (dikenga dia kongo), 
que pode ser compreendido como uma representação dos 
grandes ciclos da vida, do universo e do tempo. Ele �é cortado 
horizontalmente pela Kalunga, uma linha �que divide os mundos 
físico e espiritual, além de aludir ao infinito da linha do horizonte 
no oceano. O círculo �do cosmograma é simbolicamente dividido 
em quatro quadrantes por uma cruz, relacionando a passagem 
�do tempo ao ciclo de vida dos seres. Corpo Celeste III foi um 
trabalho desenvolvido com Rafael Galante, em 2020. Para esta 
montagem, as animações nas paredes complementam a original.

73





Os metais transformados por Rebeca Carapiá são fios  
de memória e invenção que, para este contexto, materializam  
as palavras-frequência ditas também pelos tambores. Aquelas 
silenciadas pela repressão policial �são reinauguradas pela 
artista, numa proposição poética que invoca um material distinto 
daquele de que é feito �o tambor, justamente levando  
a outros tempos, lugares, significados e instâncias de criação 
a palavra que se quer dizer, a palavra que se precisa dizer hoje 
e que ressoará ainda por tempo indeterminado. Trata-se �da 
palavra antes da palavra. É a sua intenção poética �e realizadora, 
figurando, assim, o lugar performativo �de enunciações 
proverbiais, cantadas, de orikis (poemas iorubanos), ideofônicas, 
todas elas implicando os corpos. Isso é fundamental quando  
se pensa em linguagens e pensares de origens africanas, e se faz 
presente no Brasil por força dos vissungos, dos cânticos  
e vibrações afrorreligiosos, dos cânticos de jongo e de rodas  
de samba, das cantigas de capoeira, dos maracatus etc.

Rebeca Carapiá
Caderno de notas, 2024

Conjunto de 10 esculturas em ferro retorcido
Coleção da artista 

76





Adeloyá OjuBará
As curas, 2023
Cortesia do fotógrafo

Diogo de Andrade
Gradil do Casarão no 59, Centro – Cachoeira/BA, 2022
Cortesia do fotógrafo

80 81



Adenor Gondim
Baianas, 2001

Cortesia do fotógrafo 

Juh Almeida
Irun Orí, 2020

Cortesia da fotógrafa

Com este conjunto de fotografias, a exposição convida �à 
observação de outras formas de linguagem que chegaram  
ao Brasil junto com os povos sequestrados �e escravizados  
pelo tráfico transatlântico. As tranças �e seus variados  
desenhos e formas, além de adorno estético, serviam para 
marcar, por exemplo, os caminhos de fuga. As diferentes  
formas de amarração dos turbantes indicam a posição 
hierárquica dentro �do candomblé.  
As guias e as contas, nas cores e nas insígnias, indicam  
o orixá, inquice ou vodum de devoção daquele que as porta.  
As escarificações e curas inscrevem no corpo o pertencimento  
à comunidade religiosa da pessoa marcada, o que se aproxima 
�da linguagem das escarificações experienciada ainda no 
continente africano. Os gradis com símbolos adinkras portam 
mensagens de sabedoria e valores culturais. 
Diante da violência total e das tentativas de aniquilamento  
das culturas dos povos africanos, �é interessante notar essas 
estratégias de comunicação e linguagem usadas e preservadas 
pelas suas populações. Apesar de não serem segredo, são um 
tipo específico �de linguagem em que o entendimento é reservado 
�às pessoas que compartilham do mesmo conjunto de referências  
e sabem ler e decodificar seus significados. 

8382



Antonello Veneri
Dois de fevereiro #7, 2014

Cortesia do fotógrafo

Adeloyá OjuBará
Ogã Ofakueran, 2019
Cortesia da fotógrafa

Antonello Veneri 
Mãe Stella de Osóòsì, 2017
Cortesia do fotógrafo

. .. ..

84 85



Diogo de Andrade 
Gradil da Rua Ana Nery,  
no 66 – Cachoeira/BA, 2023
Cortesia do fotógrafo

Goya Lopes
Africanidades, 2024

Impressão sobre tecido
Coleção da artista

Goya Lopes
Espiral Africanidade, 2024

Impressão sobre tecido
Coleção da artista

87





Cantigas como Escravos de Jó �(Jó = casa, 
em quimbundo e umbundo) e Abre a roda, 
Tindolelê (Tindolelê = andemos, em quicongo 
e quimbundo) são exemplos de trocas 
linguísticas realizadas pelos escravizados 
bilíngues, conforme argumento elaborado 
pela etnolinguista brasileira Yeda Pessoa 
�de Castro. Os chamados escravizados 
ladinos, crioulos e mulheres negras �que 
realizavam o trabalho doméstico, �e falavam 
tanto o português de seus então senhores 
quanto a língua daqueles que trabalhavam 
em serviços externos, serviram de ponte 
para �a africanização do português e 
para �o aportuguesamento dos africanos 
�no sentido linguístico e cultural. 

9190

ACARAJÉ 
origina-se do iorubá e é uma 
iguaria encontrada em várias 
regiões da África Ocidental.

ADIÉ 
palavra de origem iorubá 
que significa “galinha”.

AGÂNJU 
nome em iorubá de um orixá 
cultuado no candomblé.

AGÔ 
do iorúbá para pedir licença.

ALAPALÁ 
nome em iorubá de 
um espírito ancestral 
reverenciado na Bahia.

AMÊ 
origem no quicongo, 
quimbundo entre outras,  
e significa “meu/minha”.

AXÉ 
palavra oriunda do iorubá 
que significa “energia”.

BABÁ OKÉ 
nome em iorubá de um orixá 
cultuado no candomblé.

BAMBA 
originada do quimbundo  
e significa “mestre”.

CANDOMBLÉ 
de origem no quicongo  
e no quimbundo, dá nome  
a uma das mais importantes 
religiões do Brasil.

DENDÊ 
em quimbundo, significa 
“o fruto da palmeira”.

DIDIANGA 
palavra do quimbundo 
que significa “primeiro”.

ECÓ 
origina-se do iorubá e é mais 
uma iguaria encontrada 
em várias regiões da 
África Ocidental.

EGUM 
do iorubá, refere-se aos 
espíritos ancestrais.

FUBÁ 
em quimbundo, 
significa “farinha”.

JACUTÁ 
do ioruba, significa “altar”.

KOSI EWE, KOSI ORIXÁ //  
EWE Ô, EWE ORIXÁ 
Do iorubá “Sem folha, sem 
orixá// Folha, Folha do Orixá”.

KOTA 
do quimbundo, refere-se 
às pessoas mais velhas.

MACUMBA 
origem no quimbundo 
e significa “cadeados”, 
“fechaduras”; também designa 
um instrumento musical.

MALÉ 
do iorubá, significa 
muçulmano e ficou 

conhecida no Brasil por 
causa de africanos malês 
que organizaram o levante 
malê em Salvador, em 1835.

MALEMBE 
palavra do quicongo 
que significa “devagar”, 
“com gentileza”.

MALUNGO 
provável origem na língua 
tchokwe, “lunga”  
(que compõe a palavra 
malungo) significa “homem”, 
assim como no quimbundo  
e no umbundo, “kalunga”  
(que divide a mesma 
composição da palavra) 
também significa, entre 
outras designações, 
“homem, senhor”.

MIRONGA 
do quimbundo, 
significa “feitiço”.

NAGÔ 
do iorubá que designa 
uma de suas subetnias.

OBÁ 
do iorubá, significa “rei”.

OLORUM MODUPÉ 
expressão do iorubá que 
significa “Deus, obrigado”.

ORUM 
do iorubá, significa “céu”.

ORUMILÁ 
nome em iorubá de um orixá 
ligado à adivinhação.

ORIXÁ 
do iorubá, refere-se às 
divindades tradicionais 
do povo iorubá.

OXUM 
nome em iorubá de um orixá 
cultuado no candomblé.

SAMBA 
originada do quimbundo, 
significa, entre outras 
designações, “festejar”.

XANGÔ 
nome em iorubá de um dos 
orixás mais conhecidos 
do candomblé.

XINGANDO 
do quimbundo, significa 
“insultando/ofendendo”.

YAÔ 
do iorubá, designa as pessoas 
recém-iniciadas no candomblé.

ZAMBI 
origem no quimbundo  
e no quicongo, significa 
“ser supremo”, “deus”.

ZAMBURÁ 
de origem no quimbundo,  
é utilizada para adivinhação 
com o jogo de búzios.



Os tambores integram o conjunto de maneiras pelas �quais 
pôde se dar, no Brasil, a comunicação entre os diferentes povos 
escravizados trazidos compulsoriamente para trabalhar aqui. 
�Na África Subsaariana, tambores e outros instrumentos diversos 
são expressão direta de linguagens e da prosódia em que línguas 
se assentam. Emanam som, vibração, ritmo e voz. Aqui, em 
diversas regiões do país, essas linguagens foram recriadas em 
manifestações variadas. 

Essas manifestações de base afrorreligiosa e cultural foram 
amplamente perseguidas e silenciadas ao longo �do tempo, desde 
a escravatura, passando pelos atos da ditadura militar  
e até os dias atuais. Os muitos tambores (uma vez apreendidos) 
expressam esse silenciamento. 

Mas as manifestações culturais populares seguem vivas em todo 
o país, ora se confluem, ora se diferem. �Por exemplo, as congadas 
(em Minas Gerais), o jongo �(em São Paulo, no Rio de Janeiro 
e Espírito Santo) �e o maracatu (em Pernambuco) possuem 
cantos e/ou ferramentas ligadas ao trabalho, além de uma forte 
presença de elementos do catolicismo, como a devoção �a santos 
– Nossa Senhora do Rosário e São Clemente, �por exemplo – e de 
elementos de religiosidades e culturas de matrizes africanas na 
dança, no canto, no ritmo �e na presença dos tambores. �No Rio 
Grande do Sul, há também o batuque, manifestação religiosa 
afro-brasileira na qual o tambor possui papel fundamental  
que se assemelha aos atabaques do candomblé e da umbanda, 
religiões �de matrizes africanas vivenciadas em praticamente 
�todo o território brasileiro.

Instalação com tambores de jongo, 
batuque e maracatu

(ao fundo)
Rebeca Carapiá
Da série Sustento, 2024 
Sustento 09
Ferro retorcido
Coleção da artista

93





96

A proposta original para a sala 
interativa no Museu da Língua 
Portuguesa foi desenvolvida 
por Fernando Rabello e Jarbas 
Jacomé. Para esta itinerância, 
o projeto foi adaptado e 
assinado por Glauber Vianna.

Instalação 
interativa



AXÉ

Termo do iorubá que significa “energia”, 
“força”. Muitos terreiros de candomblé têm o 
título de Ilê Axé, que seria “Casa de Poder”.

Adeloyá OjuBará
Águas de Oxalá no Alabaxé, 2016

AFOXÉ

Oriundo do iorubá, significa “a fala que 
faz”. O afoxé �está relacionado a grupos do 
carnaval de cidades �como Salvador e Recife, 
que trazem o candomblé �para as ruas ao toque 
do ritmo ijexá (mais uma palavra �do iorubá).

Helen Salomão
Afoxé Filhos de Gandhy, Salvador–BA, 2023

EXU

Orixá responsável pela comunicação entre os 
seres humanos e os demais orixás. Ultrapassa 
os limites do candomblé e assume outras 
formas e nomes na umbanda. Vem do iorubá 
Èsù, que significa “Aquele que circula”.

Teresa Sandes 
Sem título, 2024

PEMBA 

Originária do quimbundo e do 
quicongo (mpemba), �é um giz de 
calcário utilizado no candomblé.

Adeloyá OjuBará
Pemba de Oyá, 2023

ZUMBI

Com origem no quimbundo e quicongo, utilizada 
em Hollywood associada aos mortos-vivos, esta 
palavra significa “espírito” e é o nome de um dos 
maiores líderes quilombolas: Zumbi dos Palmares.

Juh Almeida
Ode à Stella do Patrocínio, 2024

INGOMA

Oriundo do quimbundo, significa tambor, 
instrumento usado nas festividades afro-brasileiras. 
No candomblé, utilizam-se três ingomas, que 
são chamadas de ìlù em iorubá, da nação 
Ketu, e hun na língua fon, da nação Jeje.

Edgar Rocha
Tambores. Igreja Nossa Senhora do Rosário  
dos Pretos – Festa de São Benedito, 2016

INGONGO

Na língua quicongo, significa “espiral”.  
O ingongo �é um anelídeo comum no Brasil. 
Também chamado de piolho-de-cobra e 
gongolo, que é oriundo do quimbundo.

Fernando Rabelo
Sem título, 2024

ACARAJÉ

Iguaria comum na Bahia com origens na África 
Ocidental, tem o eve e o iorubá como suas 
línguas de origem �e significa “bolo vermelho”.

Amanda Tropicana
Acará de Oyá, 2016

98 99





A Bahia foi um importante polo de estudos de pesquisadores 
estrangeiros interessados na presença africana no Brasil, 
sobretudo nos anos 1940 e 1950. Ruth Landes, Roger Bastide, 
Pierre Verger estão entre os nomes mais conhecidos dessa 
época. Antes deles, em 1940, desembarcou na Bahia o linguista 
estadunidense Lorenzo Dow Turner, o primeiro negro a ter 
diploma de mestre em linguística em Harvard. Turner foi pioneiro 
nos estudos de gullah, uma língua falada por descendentes 
de escravizados da região de Sea Islands (entre a Carolina 
do Norte e a Geórgia), nos Estados Unidos. Veio ao Brasil 
estudar as sobrevivências das línguas e dos cultos africanos 
e encontrou nos terreiros de candomblé seus informantes e 
interlocutores. Ele acreditava que tal pesquisa o ajudaria a 
entender como as línguas africanas influenciaram o gullah. 
Turner trabalhou com aproximadamente 60 pessoas e gravou 
centenas de horas de canções rituais, histórias de vida e mitos 
em iorubá, fon, quimbundo e quicongo. Além das gravações, 
produziu fotografias e muitas anotações relevantes. Os 
registros de Turner conferem dignidade aos fotografados e as 
legendas atestam o interesse na documentação dos saberes 
daqueles com quem cruzou. A sua pesquisa legou um acervo 
com gravações de importantes líderes religiosos do candomblé, 
como Mãe Menininha do Gantois, Martiniano Eliseu do Bomfim, 
Manoel Falefá e Joãozinho da Goméia. Alguns de seus trechos 
podem ser ouvidos na exposição. Outras fotografias e a 
totalidade dos registros feitos por Turner no Brasil podem ser 
encontradas por meio do projeto Memórias Afro-Atlânticas: 
as gravações de Lorenzo Turner na Bahia (1940-1941).

Vista da instalação 
com os registros do 
linguista estadunidense 
Lorenzo Dow Turner.

103102



Eustáquio Neves
Crispim: encomendador de almas, 2006-2022
Videoinstalação
Coleção do artista

Lorenzo Dow Turner 
Filho de africanos, fala iorubá, 1940-1941 

Trabalho em campo no Brasil:  
ex-líder de culto iorubá, 1940-1941 
 
Tambores africanos, 1940-1941 
 
Membros de um terreiro de nação Congo, 
locutores de quicongo, Salvador, Bahia, 1940-1941  
 
Santuário de uma divindade da nação angola e 
membros de um culto da mesma nação, 1940-1941 
 
Artistas baianos, tocando um vasto repertório de 
músicas africanas, 1940-1941  

Mãe Valentina e Mãe Maria Emiliana da Piedade 
(1858-1950), duas gerações de sacerdotisas 
do terreiro do Bogum, nascidas no Brasil 
de pais beninenses. Ambas falavam fom 
fluentemente, Salvador, Bahia, 1940-1941 
 
Uma casa de culto Jeje de 200 
anos, Bahia, 1940-1941 
 
Senhor e Senhora Santos, ambos 
falavam iorubá, Bahia, 1940-1941 
 
Líder de um culto da nação Angola, Bahia, 1940-1941 
 
Bailarinos do culto nagô, 
Federação, Bahia, 1940-1941 
 
Cortesia do Museu Comunitário 
de Anacostia – Smithsonian 

Vídeos exibidos

Mário de Andrade 
Rei de Congo – Missões Folclóricas, 1938 
Carimbó – Missões Folclóricas, 1938  
Filmes 
Acervo Histórico da Discoteca Oneyda 
Alvarenga / Centro Cultural da Cidade 
de São Paulo / SMC / PMSP 

Entrevistas com Margarida Petter, Felix 
Ayoh’Omidire e Laura Álvarez López, 2024 
Vídeo 
Acervo Museu da Língua Portuguesa 

Joel Yamaji 
Cafundó, 1983 
Filme 
Acervo Universidade Estadual de Campinas 
 
Ago Media 
Quilombo do Cafundó, 2024 
Filme 
Acervo Museu da Língua Portuguesa 

Letieres Leite & Orkestra Rumpilezz 
O Samba nasceu na Bahia, 2013 
Vídeo 
Acervo Instrumental SESC Brasil 
 
Ilú Obá de Min 
Akotirenes, 2018 
Vídeo  
Acervo Ilú Obá de Min 

A presença das línguas africanas no Espírito 
Santo é marcada de norte a sul do Estado.  
Elas estão preservadas nas tradições, mas 
também reinventadas no dia a dia do capixaba.

Línguas Africanas no Espírito Santo
Concepção: Claudia Afonso e Isabella Baltazar  
Roteiro: Isabella Baltazar  
Direção: Claudia Afonso e Matheus Noronha 
Captação: Elizabeth Thiel
Edição: Matheus Diniz e Nina Avancini
Participação: Débora Araujo e Osvaldo Martins

105





109108

Em ambas as obras apresentadas �na mostra, Jaíne Muniz 
afirma a terra, a água e o vento como forças, inclusive, de sua 
constituição íntima, apresentando uma prática em que corpo e 
paisagem, entrelaçados, oferecem linguagem. Ao transformar 
�e reconhecer nos elementos naturais �a sua ampla dimensão 
de matéria estética, Jaíne formula narrativas �que repensam as 
existências, trazendo-as à expansão: o horizonte, �o mar, a pele, 
a cor, todos eles se erguendo como territórios possíveis �de vida. 
Em Ser-horizonte, o tecido suspenso escrevinha no espaço �a 
urgência de existir para além �das fronteiras impostas ao corpo. 
�Em O que a água levou, a superfície pictórica é movimento de 
mar e de outras águas possíveis, lembrando-nos, entre outras 
coisas, das linguagens, das memórias, dos elos e das formulações 
mais profundas que nos chegaram �por correntezas e empuxos, 
além de �nos trazer a ausência-presença �do que passa, do que se 
transforma. �O horizonte e o levar das águas nos situam na forma  
e no que se desfaz, segundo a proposição da artista.

Jaíne Muniz

Ser-horizonte / 
O que a água 
levou



Jaíne Muniz
Ser-horizonte, da série  

Espaços para desmaterialização 
�humana, 2025

Tecido voil e plotagem
Coleção da artista

Jaíne Muniz
O que a água levou, 2024
Óleo sobre tela
Coleção da artista



113112

Na série Movimento, de Natan Dias, �as peças de ferro 
reconfiguram �o espaço, instaurando geometrias abertas  
que só existem em trânsito. Cada módulo é, ao mesmo tempo, 
forma e ferramenta, evocando �a memória dos instrumentos  
que moveram a história, tais como facão, enxada, martelo 
e marreta, os quais, nas e com as mãos, são resistência, 
sobrevivência e invenção. O ferro, aqui, pulsa como corpo 
coletivo, lembrando que a matéria também tem sua voz.  
O gesto de encaixar e desencaixar não é mero exercício formal, 
mas reencontro: são articulações que perguntam em que língua 
nos comunicamos, que caminhos nos permitem estar juntos,  
que estruturas sustentam nossas presenças. Trata-se  
do reconhecimento que é fundamentado por e que fundamenta  
as relações e comunicações de pertencimentos temporais 
distintos, incluindo-se aquelas que ainda não aconteceram.

Natan Dias

Movimento à 
tecnologia



Natan Dias
Movimento à tecnologia, 2022
Corte e encaixe em aço
Coleção da artista







121120

As inscrições-desenho de Castiel não são a escrita ordinária, mas 
o registro estético da passagem entre mundos. As linhas traçadas, 
abertas em triângulos, círculos, espirais e flechas, reinscrevem no 
papel a gramática invisível da vida, da morte e do renascimento. 
São diagramas que não invocam a ideia �de re-presentação,  
e, sim, oferecem-se, a um só tempo, como portais e como lugares 
em que se entrelaçam fé, desejo, separação, deslocamento �e 
amor. As palavras que surgem �em português, espanhol, inglês 
�ou quimbundo não se colocam como tradução, mas como 
presença que convoca múltiplas línguas a compor �a sua travessia. 
Também as cores carregam saberes: o amarelo que acende o 
conhecimento, o branco �que se abre ao renascimento. Tudo �se 
organiza num novo cosmograma proposto pela artista – dialógico, 
por exemplo, com o dikenga dia kongo (cosmograma kongo) 
–, onde as transições do corpo e da vida, por sua vez, criam 
linguagens e novos ritos.  

Castiel Vitorino 
Brasileiro

Me basta  
mirarte para 
enamorarme  
otra vez





Castiel Vitorino Brasileiro
Me basta mirarte para enamorarme 
otra vez, 2021–presente
Pastel seco sobre papel
Coleção da artista



127126

O continente africano é composto por muitos povos e culturas,  
e possui idiomas que pertencem a diferentes troncos  
linguísticos, tais como o khoisan, o afro-asiático, o nilo-saariano  
e o níger-congo. A maior parte das pessoas escravizadas trazidas 
ao Brasil falavam o quimbundo, o quicongo e o umbundo, línguas 
do tronco níger-congo pertencentes ao grupo bantu, presentes 
em larga escala na região da África Subsaariana e na África 
do Oeste, entre Senegal e Nigéria. Conjuntamente, o encontro 
dessas línguas africanas com o português colonial e as mais  
de mil línguas indígenas faladas do território hoje brasileiro 
resultou no que conhecemos como a língua portuguesa do Brasil. 

Pessoas que viviam na Guiné, no Congo-Angola, na Costa  
da Mina (Togo, Benim e Gana), na Baía de Benim, em Angola 
e na contra-costa constituíram grande parte da mão de obra 
escravizada trazida para diferentes partes do Brasil entre 
os séculos 16 e 19. Durante esse período, a partir das rotas 
transatlânticas, ocorreram diferentes concentrações  
de línguas em diferentes estados do Brasil. Em Mato Grosso  
do Sul, Goiás, Mato Grosso, Amazonas, Amapá, Tocantins,  
Rio Grande do Sul, São Paulo, Espírito Santo, Sergipe, Alagoas, 
Paraíba, Rio Grande do Norte e Ceará houve predominância 
das línguas bantu. Em Minas Gerais, Bahia, Maranhão e Pará 
verificamos a forte presença dos idiomas bantu e mina-jeje  
(ou eve-fon), com destaque para as capitais Salvador (BA),  
a primeira com concentração de bantu, nagô-iorubá e hauçá,  
e São Luís (MA), com bantu, mina-jeje e nagô-iorubá,  
as mesmas concentradas no Rio de Janeiro e em Recife (PE).



129128

A presença africana no Espírito Santo remonta a meados  
�do século XVI, tendo como os primeiros representantes  
dessa presença estruturante pessoas sequestradas  
de territórios reconhecidos como Angola, Moçambique  
e Congo, portanto territórios em que se assentam línguas 
classificadas como pertencentes ao tronco bantu. 
Historicamente, é possível mapear, no Espírito Santo,  
o registro significativo da língua quicongo nas comunidades 
do sul �e do norte – neste último caso, também podem ser 
identificadas influências linguísticas do oeste africano. 
Culturas africanas, especialmente de eixo linguístico  
bantu, contribuíram para a formação de identidades  
afro-brasileiras no Estado e podem ser observadas, além  
dos atravessamentos propriamente linguísticos, em manifestações 
como o congo, �o jongo, o lundu, o ticumbi e a capoeira.





O multiartista J. Cunha tem uma vasta produção que atravessa 
muitos suportes e linguagens: artes plásticas, design gráfico, 
cenografia e figurino. Construiu um legado nos 25 anos em 
que criou e assinou a concepção visual e estética do bloco afro 
Ilê Aiyê. As culturas afro-brasileiras, indígenas �e nordestinas 
são a base do traço, �das cores e símbolos mobilizados pelo 
artista em seus trabalhos. Entre palavras de origem africana 
e de uso corrente no Brasil, o tecido estampado com os 
dizeres “Civilizações Bantu” (estampa da roupa do Ilê em 
1996) reafirma o lugar de direito que as culturas africanas 
ocupam dentro �da formação da identidade brasileira �e que 
o racismo estrutural tenta, �de todas as formas, apagar.

J. Cunha
Civilização Bantu – Ilê Aiyê, 1996
Pintura sobre tecido de algodão

Coleção do artista

132





137136

Dos séculos 16 ao 19, o tráfico transatlântico trouxe em cativeiro para o 
Brasil mais de quatro milhões de africanos extraídos de duas regiões sub-
saarianas: a região de línguas do grupo banto, situada ao longo da extensão 
sul da linha do equador, e a região de línguas oeste-africanas ou “sudane-
sas”, que abrange territórios que vão do Senegal à Nigéria. Apesar dessa 
diversidade de línguas, todas são mais ou menos remotamente aparentadas, 
pertencentes ao mesmo tronco linguístico Niger-Congo (Greenberg, 1955). 

A região bantu, banto em português, contém 500 línguas muito semelhantes, 
oriundas de um substrato linguístico comum, o protobanto, faladas em 21 
países atuais1. No Brasil, preponderaram sobre todas as demais, em número 
de falantes, três línguas litorâneas: o kikongo, falado na República Popular do 
Congo, na República Democrática do Congo e no norte de Angola, o quim-
bundo, língua da região central de Angola, e o umbundo, do sul de Angola. 
Convém observar que essas línguas podem ter sido favorecidas exatamente 
pelo fato de serem majoritárias em regiões costeiras, onde o tráfico se esta-
beleceu, a exemplo do quimbundo-kikongo no porto de Luanda, atual capital 
de Angola – a Aruanda cantada nas manifestações populares brasileiras –, e 
o umbundo no porto de Benguela, cantado nos vissungos de Minas Gerais.

Sua principal característica é o sistema de classes, que funciona por meio 
de prefixos que se ordenam em 10 a 15 pares (cl. 1/2, cl. 3/4 etc.) para ex-
primir a oposição singular e plural dos nomes, o aumentativo, o diminutivo, 
o locativo, o infinitivo dos verbos, permitindo, ainda, delimitar o sentido 
desse mesmo nome. É o caso da cl. 1/2, com prefixos mu- / ba-, referentes a 
seres humanos, a exemplo de ba.ntu (povos), ba.leke (crianças), ba.kamba 
(amigos), plural de mu.ntu, mu.leke, mu.kamba. Da classe ku-, a dos termos 

1 Camarões, Chade, República Centro-Africana, Guiné Equatorial, Gabão, Angola, 
Namíbia, República Popular do Congo (Congo-Brazzaville), República Democrática 
do Congo (RDC ou Congo-Kinshasa), Burundi, Ruanda, Uganda, Tanzânia, Quênia, 
Malaui, Zâmbia, Zimbábue, Botsuana, Lesoto, Moçambique, África do Sul.

Yeda Pessoa  
de Castro
Etnolinguista (UFBA),  
Assessora Técnica do Museu  
da Língua Portuguesa  
em Línguas Africanas. 

Línguas 
africanas  
que fazem  
o Brasil



138 139

verbais (ku- é semelhante ao to do infinitivo verbal do inglês, to speak, 
falar), exemplo de ku.koxila, cochilar, ku.xinga, xingar, ku-samba, sambar, 
enquanto da classe ka-, a dos diminutivos, temos, ka.mundongo, rato pe-
queno, e ki- do aumentativo, em ki.lombo, quilombo, grande aldeamento.

Quanto às línguas oeste-africanas, conhecidas por “sudanesas”, as mais 
importantes para o tráfico foram as línguas da família ewe-fon, faladas no 
Golfo do Benim, e o yorubá. O yorubá é uma língua única, constituída por 
um grupo de falares regionais concentrados no sudoeste da Nigéria (Ijexá, 
Oyó, Ifé, Ondô etc.) e no antigo Reino de Ketu, hoje no Benim, onde é 
chamada de ‘nagô’, denominação pela qual os yorubás ficaram tradicio-
nalmente conhecidos no Brasil. Já o ewe-fon, mina-jeje no Brasil, é um 
conjunto de línguas (mina, ewe, gun, fon, mahi) muito parecidas e faladas 
em territórios de Gana, Togo e Benim. Entre elas, merece destaque a língua 
fon, numericamente majoritária na região, falada pelos fons ou daomeanos, 
concentrados geograficamente no planalto central de Abomé, capital do an-
tigo Reino do Daomé, no Benim atual.

Iniciado o tráfico entre Brasil e África, na primeira metade do século 16, 
observou-se a confluência de línguas negro-africanas com o português eu-
ropeu arcaizante da literatura de Luís de Camões e do falar popular das ca-
ravelas que circulavam por mares nunca dantes navegados. A consequência 
mais direta foi a alteração da língua portuguesa de feição seiscentista na 
antiga colônia sul-americana. Essa alteração se fez sentir em todos os seus 
constituintes – o léxico, o semântico, o prosódico, o sintático e, de maneira 
rápida e profunda, na língua falada –, o que deu ao português do Brasil 
um caráter próprio, diferenciado do português de Portugal, principalmente 
pela riqueza da sua pronúncia vocalizada, face ao consonantismo e a conse-
quente pressa na enunciação da fala lusitana com o apagamento das vogais 
átonas nas palavras (*p`ssoa x pes.soa, *m`nino x me.ni.no). 

Explicar o componente africano nesse processo é ter em conta a participa-
ção do negro africano como personagem falante no desenrolar dos aconte-
cimentos e procurar entender os fatores relevantes de ordem socioeconômi-

ca e de natureza linguística que, ao longo de quatro séculos consecutivos, 
favoreceram a interferência de línguas africanas na antiga língua portugue-
sa trazida para o Brasil. 

Como pano de fundo, a densidade populacional – estimada entre quatro a 
cinco milhões de  africanos transplantados durante três séculos para substituir 
o trabalho escravizado de ameríndios no Brasil, entre eles 75% falantes do 
grupo banto – que originou um contingente de negros e mestiços superior ao 
número de portugueses, entre outros europeus na colônia (de acordo com as 
informações históricas disponíveis e as estimativas demográficas de época, a 
exemplo do censo oficial de 1823, perfazia 75% desse contingente humano 
no total da população brasileira, que era de cerca de 4.700.000 habitantes).

Na intimidade desse contexto histórico, o isolamento social e territorial em 
que foi mantida a colônia pelo monopólio do comércio externo brasileiro 
feito por Portugal até 1808 condicionou um ambiente de vida de aspecto 
conservador e de tendência niveladora, mais aberto à aceitação do que cha-
mamos de “aportes culturais mútuos e de interesses comuns”. Não se trata-
va tão somente de “empréstimos ao vocabulário resultantes de troca bilate-
ral de línguas em presença” (Bonvini, 2002), mas da apropriação de termos 
novos, pela necessidade de preencher os vazios lexicais para denominar 
objetos recém adquiridos, estender sentidos, expandir o léxico para descre-
ver e cobrir um fato social que era a presença do negro africano escravizado 
em terras brasílicas. Enfim, era transformar as “africanidades” trazidas pelo 
tráfico em “africanias”, o legado negro-africano nas Américas que se acha 
inscrito no âmbito de todas as suas áreas socioculturais e linguísticas. 

Aqui, destaca-se a atuação socializadora da mulher negra no seio da fa-
mília colonial, aliada ao processo de socialização linguística exercido pe-
los negros ladinos junto à escravaria. Ladinos eram aqueles que logo cedo 
aprendiam a falar por transmissão irregular de rudimentos do português 
arcaizante colonial corrente na época e, assim, podiam participar de duas 
comunidades sociolinguisticamente diferenciadas, a casa-grande e a senza-
la, para tomar o binômio consagrado pela obra do mesmo nome de Gilberto 



140 141

Freyre. Na condição de “bilíngues”, atuavam como uma espécie de intri-
guistas, de leva-e-traz, já que podiam falar a um número maior de ouvintes 
e influenciá-los, adaptando uma língua a outra e estimulando a difusão de 
certos fenômenos linguísticos entre os não bilíngues, no caso, o “escravo 
novo” e o “escravo boçal”, os recém-chegados. 

Dentre a escravaria doméstica, os escravos de jó (Kimb. n)jó, da casa), da 
conhecida cantiga de roda dos brasileiros, a mulher negra, na função de 
“mãe-preta” e babá, cuidadora de crianças, nos ensinou que o caçula é o 
filho ou a filha mais novos da família, teve oportunidade de interagir e exer-
cer sua influência naquele ambiente doméstico e conservador, incorporan-
do-se à vida cotidiana do colonizador, fazendo parte de situações realmente 
vividas. Interferiu no comportamento da criança por meio de seu processo 
de socialização linguística e de determinados mecanismos de natureza psi-
cossocial e dinâmica. Entre eles, elementos de sua dieta nativa, quiabo, 
maxixe, jiló, temperada, com azeite de dendê; componentes simbólicos do 
seu universo cultural e emocional, que ela introduziu na contação de histó-
rias e nos acalantos, tais como seres fantásticos (tutus, mandus, boi da cara 
preta); expressões de afeto (dengo, xodó, cafuné), crenças e superstições (o 
homem do saco), interdições alimentares (não comer fruta quente ao sol).

Subjacente a esse processo, é notável o desempenho sociolinguístico de 
uma geração de lideranças afrorreligiosas que sobreviveu a toda sorte de 
perseguições e é detentora de uma linguagem litúrgica de base africana, 
veículo de transmissão simbólica de valores ancestrais religiosos, éticos, 
estéticos e de integração e ascensão na hierarquia sociorreligiosa do grupo, 
porque nela se acha guardada a noção maior de segredo dos cultos. Essa 
chamada língua-de-santo é a fonte atual de diferentes aportes lexicais afri-
canos que enriquecem o português do Brasil, enquanto a música popular 
brasileira é, hoje, o seu principal meio de divulgação, em razão de muitos 
dos seus compositores serem membros de comunidades afrorreligiosas. Foi 
assim com Vinicius de Moraes e é, atualmente, com Caetano Veloso, Gil-
berto Gil, Gerônimo Santana e tantos outros de igual grandeza, entre os 
quais componentes de blocos afros, afoxés e escolas de samba dos carna-

vais brasileiros. Exemplo relevante é a palavra ‘axé’ (de étimo fon/iorubá), 
fundamento sagrado de cada terreiro, usada como termo votivo, equivalen-
te a “assim seja” da liturgia cristã, ou então o corriqueiro “boa-sorte”, que 
terminou incorporada ao português do Brasil para denominar um estilo de 
música que se tornou sucesso internacional, tipo world-music, produzida na 
Bahia pelo cantor-compositor Luiz Caldas, nos anos 1980.

Já no século 19, o processo de urbanização que se iniciava no Brasil a partir 
da instalação da família real portuguesa no Rio de Janeiro e a abertura dos 
portos para o comércio externo em 1808 exigiram a fixação nos centros 
urbanos em formação da mão-de-obra escravizada recém trazida da África, 
numa época em que a maioria da população brasileira era constituída de 
mestiços e de crioulos. Esses, já nascidos no Brasil, falavam português com 
“sotaque brasileiro” como primeira língua, estando por conseguinte mais 
desligados de sentimentos nativistas em relação à África e susceptíveis à 
adoção e aceitação de padrões europeus então vigentes. Testemunho atual 
desse fato são as vestes e os paramentos sagrados das cerimônias festivas 
do modelo urbano de estrutura conventual jeje-nagô dos candomblés da 
Bahia, que se organizou naquela época. São saias rodadas, tecidos renda-
dos, espadas, coroas, capacetes de evidente inspiração colonial europeia.

Finalmente, com a extinção do tráfico transatlântico para o Brasil, em 1856, 
até a abolição oficial da escravatura no país em 1888, o tráfico interno foi 
intensificado. Negros escravizados, de maioria banto, que predominavam 
nas plantações do Nordeste, foram levados para outras nas regiões do Sul e 
Sudeste (depois também ocupadas por europeus e asiáticos) e, em direção 
oposta, do Centro-Oeste, para explorar a floresta amazônica, onde os povos 
indígenas são preponderantes. Em consequência, portanto, da amplitude 
geográfica alcançada por essa distribuição humana, o elemento negro, em 
sua grande maioria banto, foi uma presença constante em quase todas as re-
giões do território brasileiro sob regime colonial e escravista, comprovada 
pela presença dos seus inúmeros quilombos (Anjos, 2012).

Na inevitabilidade desse processo de interferências culturais recíprocas e 



142 143

em resistência a ele, o negro africano terminou impondo, de forma mais ou 
menos subliminar, alguns dos mais significativos valores e traços expres-
sivos do seu patrimônio cultural e linguístico na construção da sociedade 
nacional emergente e da língua brasileira. Entretanto, nesse contexto sócio-
-histórico, cada língua ou grupo de línguas exerceu uma interferência pró-
pria. No que concerne à interferência banto, ela é a mais profunda e extensa 
em razão da antiguidade do povo banto no Brasil, denominado tradicional-
mente de Congo-Angola, da densidade demográfica e amplitude geográfica 
alcançada pela sua distribuição humana em território colonial brasileiro.

Os aportes bantos, ou bantuísmos, estão associados ao regime da escravi-
dão (senzala, mucama, banguê), enquanto a maioria deles está completa-
mente integrada ao sistema linguístico do português, formando derivados 
portugueses a partir de uma mesma raiz banto, o que já demonstra uma 
antiguidade maior (esmolambado, dengoso, sambista, xingamento, man-
gação, molequeira, caçulinha). Em alguns casos, a palavra banto chega 
a substituir a palavra de sentido equivalente em português: corcunda por 
giba, molambo por trapo, xingar por insultar, cochilar por dormitar, caçula 
por benjamim, bunda por rabo, marimbondo por vespa, carimbo por sinete, 
cachaça por aguardente. Alguns já se encontram documentados na língua 
literária do século 17, na obra satírica do poeta baiano Gregório de Matos 
e Guerra (1636–1696).

Ao encontro dessa gente banto já estabelecida nos núcleos coloniais em 
desenvolvimento, também é registrada a presença de povos ewe-fon, cujo 
contingente foi aumentado no século 18, em consequência da demanda 
crescente por mão-de-obra escravizada nas minas de ouro e diamantes en-
tão descobertas em terras de Minas Gerais, Goiás e Bahia, na Chapada Dia-
mantina, simultaneamente com a plantação e produção de tabaco na região 
do Recôncavo Baiano. Sua concentração naquele século foi de tal ordem 
em Vila Rica, atual Ouro Preto, que chegou a ser corrente entre a escravaria 
local um falar de base ewe-fon registrado em 1731/41 por Antônio da Costa 
Peixoto em A obra nova da língua geral de mina, só publicada em 1945, em 
Lisboa. Esse documento linguístico, o mais importante do tempo da escravidão 

no Brasil, foi escrito para ser utilizado pelos “senhores das terras” como um 
instrumento de dominação, como o próprio autor confessa. 

Sob outro ponto de vista, os aportes culturais ewe-fon foram responsáveis 
pela configuração das religiões denominadas Tambor de Mina, no Mara-
nhão, e pela estrutura conventual do modelo urbano jeje-nagô dos candom-
blés da Bahia. Entre outras evidências, a orquestra cerimonial composta dos 
três atabaques rum, rumpi, lé e do idiofone gã, o barco (grupo de iniciação), 
o peji (altar), o runcó (camarinha), o ajuntó (guardião), o decá (cerimônia 
de iniciação), denominações consagradas de inegável origem ewe-fon ado-
tadas pelos terreiros.

Ao findar do século 18, a cidade de Salvador, então denominada de Bahia, 
passa a receber, em levas numerosas e sucessivas, um contingente de povos 
procedentes da Nigéria atual, em consequência das guerras interétnicas que 
ocorriam na região. Entre eles, a presença nagô-iorubá foi tão significativa 
que o termo nagô na Bahia começou a ser usado indiscriminadamente para 
designar qualquer indivíduo ou língua de origem negro-africana no Brasil. 
Nina Rodrigues mesmo dá notícia de um “dialeto nagô”, falado pela popu-
lação negra e mestiça da cidade da Bahia naquele momento, que ele não 
documentou, mas definiu como “uma espécie de patois abastardado do por-
tuguês e de várias línguas africanas”. Logo, não se tratava da língua iorubá, 
mas de um falar afro-brasileiro de base iorubá.

Devido a uma introdução tardia e à numerosa concentração dos seus falan-
tes na cidade da Bahia, os aportes lexicais do iorubá são mais aparentes, 
especialmente porque são facilmente identificados pelos aspectos religio-
sos de sua cultura e pela popularidade dos seus orixás no Brasil (Iemanjá, 
Xangô, Oxum, Oxóssi etc.). Por isso mesmo, a investigação sobre culturas 
africanas no Brasil tem sido baseada nos mais proeminentes candomblés de 
tradição nagô-ketu em Salvador, uma abordagem metodológica nagocên-
trica que vem sendo observada desde Nina Rodrigues, e que terminou por 
desenvolver a tendência de interpretar os aportes africanos no Brasil por 
meio de uma ótica iorubá, mesmo quando não o são.



144 145

Depois de três séculos de contato direto e permanente de falantes negro-
-africanos com a língua portuguesa de feição arcaizante que lhes foi im-
posta como segunda língua, o português do Brasil, naquilo em que ele se 
afastou do português de padrão europeu, descontada a matriz indígena mais 
localizada, é, em grande parte, o resultado de um movimento implícito de 
africanização do português e, em sentido inverso, de aportuguesamento do 
africano. Ou seja, o português vernáculo brasileiro com respingos no portu-
guês literário é o produto histórico do encontro do português arcaico, falado 
pelas caravelas e escrito na literatura consagrada de Luís de Camões, com 
as línguas negro-africanas majoritariamente do grupo banto, durante mais 
de três séculos dos tempos coloniais no Brasil.

Essa interação linguística, apoiada por fatores favoráveis de ordem sócio-
-histórica e cultural, foi provavelmente facilitada pela proximidade relati-
va da estrutura linguística do português europeu antigo e regional com as 
línguas negro-africanas de maioria banto que o mestiçaram. Entre essas 
similaridades, o sistema de sete vogais orais atestado no protobanto, (a, e, 
ê, i, o, ô, u) e a estrutura silábica ideal de ritmo binário (CV.CV) (consoante 
vogal.consoante vogal), onde se observa a conservação do centro vocálico 
de cada sílaba, mesmo átona, fazendo com que todas as vogais sejam niti-
damente pronunciadas e não haja sílaba fechada por consoante. Esse tipo de 
aproximação casual, mas notável, provavelmente possibilitou a continuida-
de do tipo prosódico de base vocálica do português antigo na modalidade 
brasileira, afastando-a, portanto, do português de Portugal, de pronúncia 
muito consonantal. Assim, portanto, se a vogal é o centro sonoro da pala-
vra, o brasileiro de onde for, em diferentes tons e diapasões fala cantando. 
É o caso, por exemplo, da pronúncia brasileira *pi.neu, *a.di.vo.ga.do, *ri.
ti.mo em lugar de “pneu, ad.vo.ga.do, rít.mo”, no padrão lusitano.

Considerando que o português do Brasil não é um todo, um bloco unifor-
me, mas um conceito coletivo que se pode desdobrar de acordo com as 
ocasiões, as regiões e as classes sociais, os aportes africanos estão mais 
ou menos completamente integrados ao seu sistema linguístico segundo 
os níveis de linguagem socioculturais, enquanto o português de Portugal, 

antigo e regional, foi ele próprio africanizado, de certa forma, pelo fato de 
uma longa convivência. A complacência ou resistência, face a essas inter-
ferências recíprocas, é uma questão de ordem sociocultural, e os graus de 
mestiçagem linguística coincidem geralmente, mas não de maneira abso-
luta, com os graus de mestiçagem biológica que ocorrem no Brasil, visto, 
hoje, como o país de maior população de descendência melano africana do 
mundo, fora da África.

Assim sendo, se é verdadeiro que a língua substancia o espaço identitário 
do seu povo falante e compõe o seu patrimônio imaterial, essa realidade  
é elaborada como meio de firmar o pertencimento biossociocultural do Bra-
sil como produto de um processo intenso e contínuo de contatos físicos  
e trocas culturais.

Saiba mais: 
CASTRO, Yeda Pessoa de.  
Camões com dendê:  
o português do Brasil
e os falares afro-brasileiros. 
Rio de Janeiro: Topbooks 
Editora, 2022.



147146

Alexander
Cobbinah

Linguista (USP.FFLCH]
com pesquisa em
“Línguas não-indoeuropeias”

Sobre: 
“As línguas 
africanas que 
fazem o Brasil”

Esta é a primeira exposição no Museu da Língua Portuguesa dedicada ex-
clusivamente ao papel e legado das línguas africanas no desenvolvimento 
linguístico e cultural brasileiro. Por extensão, ela abrange vários fenômenos 
relacionados à linguagem, como a expressão artística e a atuação religiosa. 
O continente africano, e sua riqueza cultural e linguística, tem sido discutido 
no Brasil já desde o fim do século 19 por artistas, acadêmicos, praticantes 
do candomblé e integrantes dos movimentos negros. No mundo acadêmico, 
a preocupação com a África aconteceu de forma bem mais tímida do que se 
podia esperar, e muitas vezes de maneira preconceituosa, enquanto outras 
perspectivas para a África foram motivadas pela curiosidade e a busca por 
uma identidade negra. 

Nos últimos 20 anos, o número de estudos e pesquisas sobre a África cresceu 
de forma rápida e consistente, coincidindo com uma maior visibilidade des-
ses assuntos na esfera de opinião pública e no discurso midiático. Com a pro-
liferação do ativismo pelos direitos dos negros no Brasil e com a maior par-
ticipação dos brasileiros negros nas esferas cultural, econômica e acadêmica, 
ambas as questões vêm à tona no início do século 21. Intelectuais e ativistas 
lutam conscientemente pela reavaliação da África e seu lugar nas narrativas 
compartilhadas sobre a história e a identidade brasileiras, em conjunto com 
um questionamento do lugar alocado às pessoas negras na sociedade, con-
frontando, no processo, o passado e o presente racistas. 

A exposição chega em um momento no qual o interesse pelo continente 
africano está em plena ascensão, e se junta às vozes críticas por muito tem-
po marginalizadas, questionando perspectivas tradicionais sobre a África. 
Sem dúvida, após séculos de relações econômicas, deportações e migra-
ções forçadas de milhões de africanos para o Brasil, o continente africano 
desempenha um papel proeminente na formação da sociedade brasileira e 
no curso de sua história em todos os níveis, abrangendo cultura material, 
práticas, organização social e, certamente, a formação do português bra-
sileiro. Mesmo sob uma perspectiva do mito da democracia racial, esses 



148 149

fatos são reconhecidos – embora a contragosto e superficialmente – como os 
elementos africanos relegados ao status de “contribuição” a uma base predo-
minantemente luso-europeia. Essa postura é, naturalmente, coerente com as 
ideologias políticas e as práticas sociais das elites dominantes no Brasil. Se a 
África, os africanos e seus descendentes não podiam ser completamente igno-
rados, eles tinham que ser neutralizados e marginalizados, tanto no discurso 
quanto na vida social e política. Afinal, a suposta inferioridade da África, seus 
habitantes e suas culturas têm sido uma das justificativas para a escravização 
e exploração brutal dos recursos humanos e materiais do continente durante 
séculos. Tal postura foi mantida, pelo menos implicitamente, mesmo após a 
abolição, quando práticas racistas visando ao controle e à subjugação da po-
pulação negra do Brasil permaneceram de formas mais ou menos veladas, 
mas dessa vez, com o propósito de excluí-la da participação política, do status 
social e da riqueza econômica.

A discussão sobre a África e seu papel no Brasil tem sido, portanto, sen-
sível por duas razões principais: havia o perigo de encorajar os brasileiros 
negros nos seus esforços de ascendência social e participação ativa na so-
ciedade, abrindo as comportas para reivindicações de direitos civis dos ne-
gros brasileiros; por outro lado, evitava-se uma discussão dolorosa e difícil 
sobre um passado opressivo e violento e suas repercussões pelo Brasil atual 
e as desigualdades enormes entre as elites e as populações economicamen-
te e politicamente marginalizadas, em sua maioria negras. 

Embora progressos tenham sido feitos, com legislação garantindo um trata-
mento dos conteúdos relacionados à África em todos os níveis da educação, o 
discurso público, especialmente sobre as línguas africanas e seu papel funda-
mental na constituição do português brasileiro, ainda é, em muitos casos, bas-
tante superficial e frequentemente tratado de forma caricata ou folclorizante. 
É comum reduzir o papel das línguas africanas a alguns itens lexicais, com 
apenas referências a termos culinários ou relacionados ao entretenimento (mú-
sica, dança), despojados do contexto cultural em que têm significado. Estes 
são, sem dúvida, gêneros com um envolvimento africano visível, mas o ponto 
é que, convenientemente, cozinhar e dançar são atividades que têm sido cum-

pridas por africanos, ou brasileiros de ascendência africana, desde a época da 
escravidão. O que falta nessa perspectiva são as outras áreas do conhecimento 
prestigiadas e respeitadas, como a ciência ou as artes, das quais as pessoas ne-
gras foram excluídas, mas para as quais elas e seus ancestrais ofereceram enor-
me contribuição, como no caso da arquitetura, matemática, práticas literárias, 
botânica, agricultura, mineração, farmacologia, medicina, entre tantas outras. 

A exposição, claramente, tem o objetivo de não apenas transmitir fatos lin-
guísticos, sejam eles itens de vocabulário ou estruturas gramaticais. Dessa 
forma, os curadores se distanciaram de uma visão estruturalista eurocêntrica 
e bastante abstrata de língua, dominante na visão acadêmica desde Saussure, 
e adotaram uma perspectiva mais ampla que permite considerar a língua 
como uma ferramenta e prática social entre tantas outras, capaz de transmitir 
não apenas informações, mas conceitos fundamentais relacionados à arte, 
espiritualidade e civilização. No continente africano, o uso da língua está 
profundamente entrelaçado com a organização social e a prática religiosa, 
como evidenciado pelas exibições dos símbolos adinkras e os provérbios em 
várias línguas bantu, expostos em uma vasta instalação da artista Aline Mot-
ta que reúne som, projeção e material impresso. Os adinkras são um sistema 
sofisticado de representação dos valores fundamentais da sociedade ashan-
ti, um povo do atual sul de Gana, onde cada símbolo representa conceitos 
centrais, muitos deles associados a provérbios que, por sua vez, funcionam 
como uma sigla para todo um conjunto de valores, mentalidades e códigos 
de conduta culturalmente relevantes. Na África Ocidental, e em outros lu-
gares do continente, os provérbios são uma parte importante das estratégias 
retóricas compartilhadas e usados tanto na conversa cotidiana quanto em 
discursos formais. Seu domínio, especificamente na civilização ashanti, é 
tradicionalmente o domínio dos assim chamados “linguistas”, profissionais 
com uma formação dedicada, que atuam como intermediários entre reis, 
chefes e outros representantes do poder político e o público em geral. O uso 
de provérbios, junto com outros meios retóricos, serve ao propósito de refe-
renciar diretamente esse conhecimento cultural compartilhado, mas também 
de criticar adversários de maneira indireta e, portanto, preservar a dignidade 
do oponente, mantendo a harmonia social.



150 151

O mesmo é indubitavelmente verdadeiro para os provérbios projetados na 
parede, impressos em tiras de papel coloridas para o visitante levar consigo 
e acompanhados por símbolos da esfera cultural bantu. Essa parte da exposi-
ção nos convida a considerar que a língua é, de fato, mais do que as palavras 
soltas (léxico) que a compõem, e mesmo mais que as suas estruturas grama-
ticais que definem a formação de palavras e frases (morfologia e sintaxe). O 
uso de provérbios se situa no interstício entre língua e cultura, e é um fenô-
meno ligado à língua em uso. Isso levanta a questão de até que ponto essas 
práticas linguísticas africanas estão implícitas quando se fala a variedade 
brasileira do português. Certamente, os africanos escravizados devem ter in-
troduzido e perpetuado estratégias e estruturas discursivas no idioma que 
lhes foi imposto. Suas formas culturalmente motivadas de usar as línguas 
para falar sobre o que era relevante para eles, nas maneiras que consideravam 
adequadas usando práticas simbólicas como o sistema adinkra e provérbios 
que encapsulam e transmitem visões de mundo e normas sociais e morais, 
assim como práticas religiosas com suas convenções linguísticas específicas. 
Isso, por sua vez, abre novas avenidas sobre como pesquisar e como pensar 
as interações entre línguas europeias e mentalidades africanas, e uma mu-
dança em direção à língua como prática e não apenas como estrutura.

A exposição deixa claro que o patrimônio linguístico africano no Brasil 
não é de interesse apenas para os afro-brasileiros, mas para todos os brasi-
leiros. Logo na entrada, nós nos deparamos com várias palavras de origem 
africana, que são de uso geral, impressas no verso de grandes espelhos, cer-
cadas por cordões de búzios. São vocábulos que todos os falantes do portu-
guês brasileiro conhecem e usam como parte de um vocabulário básico. O 
ponto de relevância geral é reiterado no outro extremo da exposição, uma 
exibição de tambores com um texto corrido de autoria de Lélia Gonzalez, 
que trata do estigma linguístico racializado e o conceito do “pretuguês”. 
O excerto, citado na íntegra, deixa claro que Gonzalez defende a posição 
de que todos os brasileiros falam pretuguês, sendo o português brasileiro, 
em todas as suas variantes, falado por todas as classes sociais, profunda-
mente moldado pelos africanos e línguas africanas. Em outra parte, uma 
parede inteira é dedicada a depoimentos de linguistas e outros pesquisado-

res das humanidades, e dá voz a praticantes linguísticos das comunidades 
afro-brasileiras, como quilombolas e candomblecistas, discorrendo sobre 
várias questões em torno do uso da língua, da variação linguística e do 
patrimônio linguístico africano no Brasil. Essa seção oferece novos hori-
zontes e inspiração para visitantes que buscam informações além do dis-
curso mainstream, acrescentando perspectivas acadêmicas e informações 
adicionais mais profundas às exibições mais acessíveis. 

Na minha concepção, a exposição Línguas africanas que fazem o Brasil 
deve ser vista no contexto de duas mostras anteriores sobre as línguas dos 
migrantes europeus e sobre as línguas indígenas. Ambas traziam reflexões 
sobre práticas linguísticas marginalizadas. Esse ciclo enfrenta diretamente 
o mito do Brasil como território monolíngue, expondo a natureza compulsó-
ria desse monolinguismo, que foi reforçado, e às vezes diretamente imposto, 
por meio de políticas públicas atravessadas pela discriminação de práticas 
linguísticas que ameaçaram a hegemonia do português e da cultura luso-
-centrada. O propósito desta e das outras exposições é, por um lado, edu-
cacional, fornecendo fatos e informações, mas também altamente político, 
visando a recentrar o discurso oficial, neste caso, em direção ao continente 
africano, e reescrever séculos de apagamento e epistemicídio. O público 
é relembrado que as línguas e práticas linguísticas africanas, como parte 
de toda uma gama de práticas sociais, são de fato centrais para a cultura 
brasileira, e vale ressaltar que as populações que usaram e difundiram tais 
línguas e práticas nunca foram a minoria neste país, apesar de tentativas 
mais ou menos bem-sucedidas de supressão econômica e política.

Nesse sentido, a exposição não é a conclusão, mas o ponto de partida para 
uma discussão que estava esperando para se realizar em nível societal mais 
amplo, trazendo conteúdos complexos para uma gama de visitantes que tal-
vez estejam expostos a tais reflexões pela primeira vez em sua vida.



152 153



155154

Inspirada pela exposição Línguas africanas que fazem o Brasil, realizada 
pelo Museu Vale em parceria com o Museu da Língua Portuguesa, 
esta edição do Programa Aprendiz Museu Vale dedica-se a investigar 
a profundidade das influências da diáspora africana no Espírito Santo. 
O curso propõe compreender e evidenciar a presença de África em 
diferentes territórios e manifestações culturais do estado, reconhecendo 
as múltiplas linguagens que expressam a resistência da população negra 
e sua permanência através do conhecimento, do pertencimento e das 
práticas transmitidas entre gerações. 
 
A partir dessa perspectiva, o Núcleo Educativo do Museu Vale delineia 
uma curadoria formativa que se conecta às realidades dos 14 jovens de 
comunidades da Grande Vitória, selecionados para o programa. 
A programação tem início com uma contextualização histórica conduzida  
pelo historiador Marcus Vinicius Sant’Ana, que apresenta as expressões 
afro-diaspóricas no Espírito Santo, vivas em quilombos e festas populares, 
como o Ticumbi em São Mateus, a Festa de São Benedito em Vitória, o 
congo e o samba na Grande Vitória, e a Folia de Reis em Muqui e Mimoso. 
 
Na sequência, a professora especialista em literatura, curadora e parceira  
do Museu Vale, Isabella Baltazar, propõe um diálogo sobre o conceito de 
curadoria. A partir de exemplos cotidianos, ela amplia o entendimento do 
termo, conectando-o à curadoria de arte e às múltiplas etapas que envolvem 
a realização de uma exposição, da expografia à mediação educativa. 

Programa 
Aprendiz  
Museu Vale  
2025



156 157

Contribuindo para a reflexão sobre a gestão cultural, Antônio Vitor, 
diretor do Centro Cultural Eliziário Rangel, discute a importância de 
espaços culturais atuantes e acessíveis, que acolhem diversas linguagens 
artísticas, da dança ao cinema, da literatura às artes visuais, como 
ferramentas de transformação social. 
 
A dimensão da prática artística é abordada pelo artista Luciano Feijão, 
que aproxima os jovens de seu processo criativo, desconstruindo mitos 
em torno do fazer artístico. Com base em seu repertório de pinturas, 
desenhos e ilustrações, o artista compartilha pesquisas, referências  
e modos de construção conceitual, valorizando o pensamento crítico,  
a autonomia e a criatividade como fundamentos da arte contemporânea. 

Encerrando o percurso, o SENAC-ES, parceiro de longa data do Museu 
Vale, contribui com uma formação técnica ministrada pelo professor 
Elsimar Rosindo, que apresenta os bastidores da montagem  
de exposições, envolvendo iluminação, cenografia, marcenaria, pintura  
e acabamento fino. De forma dinâmica, o educador revisita algumas  
das mais de 59 exposições já realizadas pelo Museu Vale, ressaltando  
a inventividade e o cuidado que marcam a trajetória da instituição. 
Com mais de 160 estudantes formados desde sua criação, o Programa 
Aprendiz Museu Vale reafirma seu compromisso com a formação 
artística e a transformação social por meio da arte e da educação museal, 
difundindo saberes e ofícios que integram o campo da cultura e da 
economia criativa, e desta vez, sob uma perspectiva diaspórica.



158 159



Rotas 
Primeiramente realizada em 2024, no Museu da Língua Portuguesa,  
em São Paulo, a exposição Línguas africanas que fazem o Brasil  
tem curadoria do músico e filósofo Tiganá Santana, e investiga  
as influências negro-africanas nas linguagens, no vocabulário  
e na pronúncia do português brasileiro. Como parte das ações  
do programa Extramuros, do Museu Vale, em Vitória, a itinerância  
da exposição chega em 2025 à capital capixaba, tendo como sede  
o monumental Palácio Anchieta. 

E qual é a relevância do local no qual a mostra é realizada, para o pensar/
fazer educação na exposição? 

O Palácio Anchieta salvaguarda importantes elementos que conectam 
o passado ao presente. Dentre esses elementos, que nos informam sobre 
língua, educação e memória, podemos destacar uma pintura, exposta em 
um dos corredores, na qual vemos um padre jesuíta catequizando uma 
pessoa indígena1. 

Indícios do quão o prédio, fortemente ligado à identidade política  
e patrimonial capixaba, e que funciona atualmente como sede  
do governo e espaço museológico aberto ao público, esteve, na sua 

1  Shokichi Takaki. Uma tarde na colina de Piratininga, 1966.

161160

Da educação  
como rota  
e desvio

Gleyce  
Kelly Heitor 
Arte-educadora



fundação no século XVI, vocacionado à educação jesuítica (A TRIBUNA, 
2011), na qual a língua, além de importante elemento de catequização, 
foi dispositivo de controle e assimilação cultural. 

É neste prédio, onde se ensinava a língua do colonizador, que temos  
uma temporada de celebração e aprendizados sobre línguas que resistiram 
ao apagamento cultural do projeto colonial. E, assim sendo, pensar 
educação na exposição Línguas africanas que fazem o Brasil demanda 
reflexão crítica em torno das intersecções entre passado e presente,  
bem como sobre a convergência temporária destas duas narrativas,  
no Palácio Anchieta.  
 
De quais histórias nosso cotidiano é feito? 
As travessias que trouxeram ao Brasil as línguas africanas deixaram 
marcas de violência e, ao mesmo tempo, de persistência. Entre rotas 
forçadas e desvios inventados, essas línguas negro-africanas, como 
iorubá, quicongo, ewe e bantu, fizeram morada em nossos gestos, músicas, 
rezas, comidas e corpos. Línguas que resistem como fios de continuidade 
entre o visível e o invisível, o passado e o agora. 

Foi partindo disto que pensamos, como proposta para uma experiência 
educativa na exposição, a proposta Rotas e Desvios, um laboratório de 
investigações pedagógicas, que conflui com a curadoria ao compreender 
que a língua é um território de existência e invenção. 

Em seu projeto curatorial, Tiganá Santana destaca que as línguas 
africanas não são “estrangeiras”, mas sim profundamente enraizadas  
na formação cultural e linguística do Brasil – presentes no nosso léxico 
cotidiano e na sensibilidade estética. Logo, falar, compor ou pensar  
nelas é afirmar uma dimensão estética e política que reivindica  
heranças postas à margem. 

Razão pela qual a exposição evidencia o papel das línguas africanas 
na constituição da nossa oralidade, escrita, musicalidade e cosmologias 
e o quanto no Brasil, o português é atravessado, tensionado e recriado 
por sons, ritmos e sentidos oriundos de povos africanos em diáspora 
que, mesmo submetidos à violência colonial, tiveram papel central na 
constituição do que será rebatizado, por Lélia Gonzalez, de “pretuguês” 

(2020). Sendo assim, a língua não pode ser vista apenas como um código 
comunicativo, mas como corpo, território e arquivo vivo. 

O que nos leva ao destaque/cuidado feito pela educadora Carla Santos2, 
que ao nos prepararmos para atuar na exposição, abordou o risco  
de que a herança africana esteja profundamente presente em nosso 
cotidiano, nas palavras que dizemos sem saber de onde vieram, nas 
comidas que preparamos, nos modos de celebrar e de rezar, e que,  
ainda assim, permaneça ausente de nossa história. 

É aí onde reconhecemos que a educação tem papel central para que seja 
possível aprender a ver, a ouvir e a sentir o que sempre esteve aqui, e que, 
no entanto, nos foi ensinado a esquecer. E que ressaltamos que, por essa 
perspectiva, o programa educativo não se limita a interpretar a exposição, 
mas a prolongar seus sentidos, criando caminhos coletivos que nos 
ajudem a estabelecer outras relações com a língua. 

Por isso evocamos a ideia de Rotas e de Desvios – para conceber a 
educação como uma experiência de criação e pesquisa, como uma prática 
viva, que se constrói junto a educadoras(es) e públicos, como espaço 
de escuta no qual arte e pedagogia não são campos separados, mas 
linguagens que se alimentam mutuamente.  
 
Desvios 
Organizamos, portanto, nossa forma de pensar e mobilizar os públicos 
para uma experiência com a exposição, em quatro eixos: Rotas, Falar 
com o corpo, Escuta e Desvios, que são menos categorias fixas e mais 
caminhos de aproximação. A partir deles, elaboramos questões geradoras, 
no intuito de ampliar diálogos, seja com as obras, seja com as ideias  
que constituem a exposição.

que memórias uma palavra pode carregar?  
É a pergunta que fizemos em Rotas, e a partir da qual buscamos promover 
encontros com as línguas como memória viva, capazes de revelar 
heranças espirituais e comunitárias, lembrando-nos que cada palavra é 
também uma oferenda e uma convocação de pertencimento.

2 Carla Santos é educadora do Museu Vale. O relato foi colhido durante  
a formação de mediadores, no dia 12 de setembro de 2025.

163



como o corpo fala, quando a palavra cala? 
Orienta o eixo Falar com corpo, e chama atenção para a fisicalidade da 
língua. Para o impulso que temos de tentar, como escreve a educadora 
Maria Galacha3, “descobrir a intenção que um olhar esconde”. 

Para a busca do gesto, da respiração, do ritmo e do silêncio como 
conhecimento. Para nos conectarmos com bell hooks (1994), que afirma  
o corpo como lugar de saber; no qual a linguagem vibra para além  
das palavras, abrindo passagens entre sentir e pensar. O corpo fala,  
traduz, inventa e nos ensina a reaprender o mundo com a pele, com  
o sopro, com o tambor.

como os sons cotidianos guardam histórias? 
É uma pergunta que ressalta o papel da Escuta, e chama atenção para  
a língua como som, frequência e música do mundo. Para a necessidade  
de exercitarmos o ouvido, criarmos trilhas e registrarmos os sons  
que nos habitam. 

Escutar é ceder lugar, é reconhecer que há mundos que só se revelam  
no tempo da atenção.

que mundo nasce, quando nomeamos ou inventamos palavras? 
Orienta, por sua vez, a ideia de Desvios, e dialoga com Édouard Glissant 
(1990), para quem a língua é o lugar onde o imaginário resiste. Eixo 
dedicado, portanto, às invenções poéticas, às escritas, às caligrafias,  
às traduções e à nossa capacidade de nomear o novo e o que não existe. 
Ao campo do jogo e da liberdade, onde a língua se reinventa, criando 
margens e fugas frente à norma colonial. Ao desviar, criamos outras rotas 
de sentido, outros modos de dizer e de existir.

Esses eixos nos orientam nas formações internas e públicas do projeto. 
A partir deles, criamos junto às equipes de mediação, dispositivos para 
ativar a exposição como um laboratório de reflexão pedagógica, onde  
cada obra pode se tornar ponto de partida para experiências coletivas  
de pensamento. Um espaço de trocas e coautoria, em que a exposição  
passa a ser também um lugar de pesquisa, encontro e imaginação.

3  Maria Luiza Galacha é educadora da exposição. A frase vem de relato escrito, 
compartilhado durante a formação de mediadores, no dia 12 de setembro de 2025.

Rotas e Desvios é, assim, uma pedagogia em movimento. Um espaço 
onde língua, corpo e território se cruzam e se reinventam, lembrando-nos 
de que educar é também aprender a desviar – do instituído, do linear,  
do previsível. Em cada travessia, reafirmamos a educação como gesto  
de permanência e reinvenção, como modo de evidenciar o que  
o colonialismo silenciou.

Educar, aqui, é desviar-se das versões únicas do mundo, é permitir-se 
aprender com as margens, com o que resiste e insiste. É reconhecer, como 
nos ensina Leda Maria Martins (1997), que o tempo não é linear, mas 
reencontrado. Nesse sentido, educar é lembrar e reinventar ao mesmo 
tempo, é fazer da língua um território de liberdade, onde o Brasil que nos 
habita pode, finalmente, se dizer em suas múltiplas vozes.

Referências 
A TRIBUNA. Palácio Anchieta: 450 anos de história. Suplemento 
Especial, 1 ago. 2011. Disponível em: http://biblioteca.ijsn.es.gov.br/
ConteudoDigital/20160920_aj11501_patrimoniohistrico_palacioanchieta.pdf. 
Acesso em: 15 set. 2025.

GLISSANT, Édouard. Poética da Relação. Rio de Janeiro: Ed. 34, 1990.

GONZALEZ, Lélia. [1979] A mulher negra na sociedade brasileira. In: 
GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano: ensaios, 
intervenções e diálogos. RIOS, Flávia; LIMA, Márcia (orgs.) Rio de Janeiro: 
Zahar, 2020, p.49-64.

HOOKS, bell. Ensinando a Transgredir: a Educação como Prática da Liberdade. 
São Paulo: WMF Martins Fontes, 1994.

MARTINS, Leda Maria. Afrografias da Memória: o Reinado do Rosário  
e a Reinvenção do Tempo. Belo Horizonte: Mazza Edições, 1997.

SANTANA, Tiganá. Línguas Africanas que Fazem o Brasil (texto curatorial). 
Museu Vale, 2025.

164 165



166 167



168 169



170 171



Em outubro de 2023 recebi o convite de Tiganá Santana para pensar 
a expografia da próxima exposição temporária do Museu da Língua 
Portuguesa, na época, ainda sem nome. Ele me enviou um texto que já 
continha toda a exposição com a descrição dos desejos e das sensações que 
o espaço deveria provocar. Ao longo do processo, ficou comigo o pedido 
de que cada pedaço da exposição fosse cuidado. Entendi que o projeto não 
era somente sobre línguas, mas sobre linguagens: tudo que está colocado 
no espaço significa. As cores, os suportes, as formas, os materiais, o foco 
significam. Dessa forma, o percurso expositivo funciona como um processo 
de letramento em linguagens africanas – sempre presentes, ainda que 
raramente reconhecidas em nossa vida. Um ensinamento de que os adinkras 
estão em grades e fachadas de edifícios por todo o Brasil e carregam 
sentidos, assim como os búzios, os obis e as guias. 
 
Quando surgiu a possibilidade da exposição itinerar para a cidade de 
Vitória, percebemos que ela teria que ser repensada para se relacionar 
com o novo espaço e com o entorno. Artistas do Espírito Santo deveriam 
dialogar com os artistas já presentes na exposição e o novo espaço 
propunha algumas questões, como um edifício histórico com uma 
arquitetura presente, a entrada de luz natural na área expositiva e a 
impossibilidade de reproduzir a solução usada em São Paulo de suspender 
as obras, quase uma oposição ao espaço anterior que, apesar de também 
ocupar um edifício histórico, conta com uma sala expositiva mais neutra. 
 
O principal gesto arquitetônico da exposição para o Palácio Anchieta foi 
mudar a entrada para a área com iluminação natural, deixando a instalação 

Línguas africanas 
que fazem o 
Brasil: possíveis 
significados para  
a expografia

173172

Stella 
Tennenbaum 
Autora da expografia



com palavras mais solar e iluminada, com  
um pano de fundo amarelo – cor introduzida  
na itinerância. Como não era possível pendurar 
as palavras, búzios e guias no teto, usamos como 
referência estruturas desenhadas por Lina Bo 
Bardi para desenvolver o suporte das palavras, 
agora bordadas, e um grid para pendurar  
os búzios, tranças e guias que também serve  
como elemento de conexão entre a área  
externa e a interna. 
 
Em Vitória, as palavras escritas se misturam  
com os significados expressos pelos adinkras 
na parede de fundo. Assim como as fotos 
selecionadas pela curadoria, e que carregam 
diferentes sentidos através da representação  
de tranças, turbantes, estampas, gradis, estão  
em diálogo com as obras de Rebeca Carapiá, 
escritas no espaço. Neste ponto, a circulação  
se bifurca – de um lado uma sala interativa e,  
de outro, um corredor criado para filtrar a entrada  
de luz e abrigar a obra de Aline Motta, projetada 
no piso e nas paredes. 
 
O corredor, desse modo, propõe o contato entre 
os artistas já presentes na exposição em São 
Paulo com os artistas capixabas. Castiel Vitorino 
Brasileiro, Natan Dias e Jaíne Muniz dialogam 
com a obra colaborativa de Rebeca Carapiá,  
Aline Motta e Tiganá Santana, um gesto possível  
na itinerância e que atribui novos significados  
a serem lidos pelo público.

174 175



176 177



178 179



O desafio foi criar uma identidade que, desde o primeiro olhar, dialogasse 
com as obras da exposição e evocasse no público do Museu da Língua 
Portuguesa o imaginário africano. A proposta buscou ser atraente, 
instigante e inconfundível. 
 
Quando recebemos o convite para o design de Línguas africanas  
que fazem o Brasil, São Paulo vivia um momento fértil para a cultura 
negra, com exposições, espetáculos e eventos que celebravam essa 
herança plural. Já existe hoje uma estética negra no design brasileiro 
contemporâneo – símbolos, signos e cores que remetem às culturas 
africanas e afro-brasileiras. Dentro desse cenário, o desafio era se 
destacar sem perder o diálogo com esse universo visual. 
 
Na itinerância da exposição para Vitória, mantivemos a busca por 
originalidade e integração com o espaço expositivo e com as mostras 
anteriores do Museu Vale. O foco foi adaptar a comunicação  
às especificidades locais, evitando repetições. 
 
O conceito parte do reconhecimento de que línguas fundamentais para a 
formação do português no Brasil – como quicongo, quimbundo, umbundo, 
iorubá, mina e ewe-fon – iniciaram, durante a travessia do Atlântico 
Negro, um processo profundo de entrelaçamento e sobreposição. Essa 
ideia orientou toda a construção visual.

Mais um tijolinho 
na estética 
negra do design 
contemporâneo

Oga Mendonça 
e Daniel Brito 
Autores do projeto gráfico

181180



O vermelho foi adotado como cor central, evocando a memória da 
diáspora e as marcas do colonialismo. A partir dele, criamos um símbolo 
original – um adinkra próprio – inspirado nos búzios, capaz de traduzir 
esses conceitos de forma sintética e sensível. 
 
Uma das imagens complementares é a representação gráfica da cortina 
de búzios que, logo no início da exposição, acolhe os visitantes. Essa 
representação se tornou uma marca permanente do projeto expográfico, 
condensando sua força simbólica e visual. A imagem da cortina se alterna 
com o nosso adinkra nas peças de comunicação da mostra. 
 
Na montagem em Vitória, a exposição ganhou novas camadas: a presença 
de artistas locais, a introdução da cor amarela e uma sala inteiramente 
branca, que ampliaram o diálogo com o espaço e tornaram a mostra  
ainda mais vibrante.

Uma itinerância do Museu da Língua Portuguesa

Adinkra criado para a exposição baseado  
nos búzios e cortina de búzios.

Identidade visual

Exemplos de texto de paredeSímbolos gráficos 
complementares da 
identidade visual

Tambores sala 3 71x102cm 13.05.24.pdf   1   13/05/24   19:38

Tambores sala 3 71x102cm 13.05.24.pdf   1   13/05/24   19:38

INSTITUTO TAMBOR

Tambor de Congado, 2024

Compensado reforçado, dois couros, contra 
aros, aros, corda de alpinismo, courinhos 
de afinação, argola para talabarte

Acervo Museu da Língua Portuguesa

legendas obras pequenas Vale v1.indd   6legendas obras pequenas Vale v1.indd   6 03/09/25   22:2603/09/25   22:26

Na série Movimento, de Natan Dias, 
as peças de ferro reconfiguram 
o espaço, instaurando geometrias 
abertas que só existem em trânsito. 
Cada módulo é, ao mesmo tempo, 
forma e ferramenta, evocando 
a memória dos instrumentos que 
moveram a história, tais como facão, 
enxada, martelo e marreta, os quais, 
nas e com as mãos, são resistência, 
sobrevivência e invenção. O ferro, aqui, 
pulsa como corpo coletivo, lembrando 
que a matéria também tem sua voz. O 
gesto de encaixar e desencaixar não é 
mero exercício formal, mas reencontro: 
são articulações que perguntam em 
que língua nos comunicamos, que 
caminhos nos permitem estar juntos, 
que estruturas sustentam nossas 
presenças. Trata-se do reconhecimento 
que é fundamentado por e que 
fundamenta as relações e 
comunicações de pertencimentos 
temporais distintos, incluindo-se 
aquelas que ainda não aconteceram.

NATAN DIAS

Movimento à Tecnologia, 2022
Corte e encaixe em aço

Coleção da artista

C

M

Y

CM

MY

CY

CMY

K

Legenda Exandida PS V1.pdf   15   07/09/25   22:37

C

M

Y

CM

MY

CY

CMY

K

Legenda Expandida fotos v1  PS copy.pdf   7   03/09/25   22:17

C

M

Y

CM

MY

CY

CMY

K

adinkras 78x50  Geral v2.pdf   1   08/05/24   18:52

C

M

Y

CM

MY

CY

CMY

K

adinkras 78x50  Significados v2.pdf   1   08/05/24   18:50

Apresentação do conceito da identidade visual, inspirações e uso das fontes complementares.

182 183



C

M

Y

CM

MY

CY

CMY

K

Mapa final grande ES.pdf   1   05/09/25   17:28

Mapa com adição  
do Espírito Santo

Camiseta 
da equipe  
de mediação

C

M

Y

CM

MY

CY

CMY

K

empena v4 ƒ iti.pdf   2   01/09/25   18:36

C

M

Y

CM

MY

CY

CMY

K

empena v4 ƒ iti.pdf   1   01/09/25   18:36

C

M

Y

CM

MY

CY

CMY

K

empena v4 ƒ iti.pdf   3   01/09/25   18:36

Comunicação digital da exposição

Comunicação externa  
da exposição

Banner  1050 x 590 px

Carrossel Instagram

Convite Whatsapp / email

Feed Instagram

Banner  1000 x 1000 px

MEDIAÇÃO
Museu Vale Extramuros

C

M

Y

CM

MY

CY

CMY

K

Camiseta vermelho frente e verso v3.pdf   2   28/08/25   20:23

C

M

Y

CM

MY

CY

CMY

K

Camiseta vermelho frente e verso v3.pdf   1   28/08/25   20:23

Adaptação do mapa que demonstra 
a ligação das rotas escravagistas 
com as diversas línguas africanas. 
Destaque para um mapa exclusivo 
mostrando a concentração  
da população negra no Espírito  
Santo em 1888.

184 185



Comprometido com a inclusão das pessoas com deficiência, o Museu 
Vale contou com a consultoria da Museus Acessíveis para integrar à 
exposição Línguas africanas que fazem o Brasil um conjunto de recursos 
de acessibilidade que ampliam a experiência de todos os públicos,  
com ênfase no atendimento às pessoas cegas e com baixa visão.

Para esse público, os recursos oferecidos são fundamentais para que a 
experiência da visita seja acessível e possa ser plenamente apreciada. 
Logo na entrada, um mapa tátil apresenta a localização dos recursos 
e orienta o percurso. Integrado a ele, um QR Code oferece conteúdos 
em audiodescrição, que traduz imagens em palavras, e possibilita que 
materiais, obras e conceitos curatoriais sejam compreendidos de forma 
sensível e objetiva, além de Videolibras, que ampliam a comunicação  
com a comunidade surda.

Ao longo do trajeto, o visitante encontra pranchas táteis bidimensionais 
de duas fotografias, que traduzem composições visuais em alto-relevo e 
variações de textura. Assim, formas, contornos e enquadramentos podem 
ser apreciados pelo tato, criando uma leitura material da imagem.

Os textos e legendas da exposição também estão disponíveis em locução, 
facilitando a fruição do conteúdo para quem prefere ouvir. Também foi 
produzido um caderno em Braille, impresso em tinta e fonte ampliada, 

Acessibilidade  
que transforma

Amanda Freitas  
e Viviane Sarraf 
Consultoras de acessibilidade

187186



com o glossário das palavras presentes na mostra, garantindo diferentes 
formas de leitura e acesso autônomo às informações. Em diálogo com os 
repertórios que inspiram a mostra, a montagem inclui ainda uma placa  
em braille com símbolos adinkra em relevo e legenda em Braille,  
que destaca grafias presentes nas línguas africanas no Brasil e convida  
a uma aproximação sensível e tátil com esses signos.

A acessibilidade na exposição é parte da experiência cultural e não  
um adendo. Quando integrada desde a concepção, ela potencializa  
a qualidade do acesso, a clareza da mediação e a riqueza da leitura  
para todos os públicos.

Línguas africanas que fazem o Brasil reafirma esse compromisso e 
oferece autonomia, segurança e compreensão a quem visita, celebrando 
a diversidade dos modos de perceber e participar da cultura, para que 
experiências acessíveis sejam regra, e não exceção. 

188 189



190 191



Montagem

193192



194 195



196 197

Samba, Canjica, and Palm Oil

Museu Vale presents African Languages 
That Make up Brazil, an exhibition curated 
by musician, writer, and philosopher 
Tiganá Santana, in partnership with the 
Museu da Língua Portuguesa.  
The show investigates the intersecting  
Sub-Saharan African influences that 
manifest themselves in the language, 
intonation, vocabulary, and pronunciation 
of the Portuguese spoken in Brazil.

Suspended structures, sound installations, 
adinkra symbols, cowrie shells, and 
audiovisual pieces interact with one 
another to create a space of memory 
and recognition for the legacies of the 
African diaspora that are still alive and 
in constant transformation. Each element 
establishes connections between past and 
present, and between the spoken and the 
written word, revealing how African roots 
continue to be a driving force behind the 
construction of identities in Brazil.

In this edition, produced by Museu Vale 
at Anchieta Palace, the spotlight turns 
to Espírito Santo, with the participation 
of three local artists: Castiel Vitorino 
Brasileiro, Natan Dias, and Jaíne 
Muniz. These intertwined narratives, 
combined with dialogue among educators, 

communities and local landscapes, 
strengthen the identity of the Museum, 
whose work has deep roots in this 
territory, and encourages the production 
of art in the region.

With African Languages that Make up 
Brazil, Museu Vale and the Vale Cultural 
Institute invite members of the public 
from various walks of life to acquaint 
themselves with the diverse range of 
voices, words, and symbols in Brazil’s 
rich cultural landscape, shaped by 
powerful ancestral forces.

Museu Vale 
Vale Cultural Institute 
 
 
 
 
The Portuguese spoken in Brazil was 
born from the encounter of different 
peoples, cultures, and traditions. Peoples 
of Bantu, Yoruba, Jeje, Fon, and many 
other linguistic origins were forcibly 
brought to this land and, even in the face 
of the violence and trauma of slavery, 
left profound and transformative marks. 
These presences resonate not only in the 
language but also in music, spirituality, 
architecture, and popular expressions – in 
everything we are, say, and create.

The exhibition African Languages that 
Make up Brazil, presented in Vitória 
(Espírito Santo), is the result of a 
partnership between the Museu  
da Língua Portuguesa and the Museu  
Vale, bringing to the public of Espírito 
Santo the content originally presented 
in São Paulo, at the Museu da Língua 
Portuguesa, between May 2024 and 
February 2025.

With curatorship by musician and 
philosopher Tiganá Santana, in both 
editions the exhibition proposes a sensory 
and symbolic journey that intertwines 
orality and writing, past and present, 
memory and invention. In its Vitória 
edition, the show deepens its connection 
with the local territory through the works 
of artists Castiel Vitorino Brasileiro, 
Natan Dias, and Jaíne Muniz.

Celebrating knowledge, dialogue, and 
the recognition of the multiple layers 
that comprise our language – alive, 
ever-evolving, and made of encounters, 
resistances, and creations – the Museu da 
Língua Portuguesa wishes all readers an 
inspiring experience with this catalogue 
and a sensitive immersion into the many 
voices that shape Brazil.

Museu da Língua Portuguesa

 
 

A language is a living river. It carries with 
it centuries of history, crossing oceans 
and uniting continents. In Brazil, African 
languages have become deep currents that 
have shaped the way we speak, think, and 
celebrate life. Words, intonation, gestures, 
and knowledgew brought by millions 
of enslaved Africans have taken root in 
everyday life, and now flourish in the music, 
cuisine, festivals, and faith of the people, 
and form part of our very identity. These 
are presences that resist oppression and the 
passage  of time, reinvented anew by each 
subsequent generation.

This edition of African Languages that 
Make up Brazil turns the spotlight on 
the State of Espírito Santo, enlisting the 
talents and sensibilities of local artists 
such as Castiel Vitorino Brasileiro, Natan 
Dias, and Jaíne Muniz. The work of these 
artists is directly related to the linguistic 
and cultural heritage coming from Africa, 
and, alongside that of other artists, creates a 
narrative that unites memory and invention, 
local and universal, past and present.

Espírito Santo is proud to be part of this 
narrative. By providing a space for artists, 
educators, and communities to reflect on 
this legacy, we call attention to the fact 
that this culture is alive, diverse, and 
created through interaction. To celebrate 
these languages is also to acknowledge 
the history, resistance, and beauty of the 
African peoples who helped shape Brazil.
In Espírito Santo, the diversity that is our 
greatest strength gains a new lease of life 

English versions of the 
essays and conversation



198 199

every day – in our gestures and way of 
speaking, in our culture, and in the proud 
hearts of our people.

Renato Casagrande 
Governor of the State of Espírito Santo

 
 
 
Words, Territory, and Memory

When we take a closer look at the place we 
live in and the lives we lead, we can see that 
our African heritage lives on in our culture 
and in the roots of so many customs in Brazil.

The exhibition, African Languages That 
Make up Brazil – which we are proud now 
to be presenting at the Anchieta Palace – 
addresses this subject. The sounds, images, 
words, and emotions that make up this show 
compel us to listen, not only to the sounds, 
but also to the stories, cultures, and acts of 
resistance that have left such a deep and 
indelible mark on the identity of Brazil.

In the Espírito Santo edition, featuring 
artists such as Castiel Vitorino Brasileiro, 
Natan Dias, and Jaíne Muniz, the curator 
invites us to look closely at the place  
we live in. The Museu Vale thus provides 
recognition for the State of Espírito Santo 
and its culture, in ongoing dialogue  
with cultural creators and with the 
community as a whole.

The strength of the exhibition lies in its 

testimony to the presence of these linguistic 
features in our daily lives, thereby drawing 
attention to the African heritage that courses 
through our veins. More than vestiges of 
a bygone age, these are living presences 
that reverberate in music, cuisine, lifestyles, 
African religions, and even in the way 
we speak. Greater recognition for this 
kind of language helps to counter racism 
and enables Black people to play a more 
proactive role in shaping Brazil.

African Languages That Make up Brazil 
is an act of justice and remembrance – a 
symbolic reparation that celebrates the 
power of words as tools of resistance, 
identity, and belonging. It provides 
Brazilians with an opportunity to acquaint 
themselves with the diversity of their roots, 
and, above all, take pride in them.

Fabricio Noronha
Secretary of State for Culture

This exhibition aims to change the focus 
on what certain lines of thought have 
called language but that, according to 
various worldviews, is the pulse that 
makes communities forged by human 
histories and extra-human presences live. 
So, although we consider an idea of 
language encompassed by linguistics, it 
must be pointed out that records, spellings, 
and living performativity brought by the 
bodies that form (and have formed) Afro-

Brazilian and African knowledge hold a 
prominent place in this exhibition.

By stating Línguas africanas que fazem 
o Brasil [African Languages that Make 
Up Brazil], we primarily intend to affirm 
that cultural presences from part of Sub-
Saharan Africa constitute Brazil. In another 
layer, we mean that stating “language” 
refers to a mode of existence; therefore, 
language is not an instrument but rather 
how one perceives and experiences 
the world and its apprehensible and 
incomprehensible events. Finally, we wish 
to say that quite a few languages have 
arrived in the Brazilian territory through 
transatlantic kidnapping from the vast, 
ancient, new, and present African continent. 
One must describe in detail the languages 
or modes of existing radiated from the 
matrix-continent. The homogenization of 
the African cultural plurality has to do with 
the same project that racializes as Black a 
set of individuals – who, according to said 
classification, wouldn’t even be considered 
people – and grants a white phenotype 
to the neutrality of not having a race 
and being the measure that legitimatizes 
whatever it is to be humanity, knowledge, 
semiosis, and reality. 

Here, this exhibition combines the 
materialities of projections; metals; printed 
and tangible words; fabrics; wood and 
drums; sewing; lights; and sounds to offer 
immersion into the words, expressions, 
and text-images based on which people 
think, act, and are without being aware 

of their origins in the African continent 
(from the Kimbundu, Kikongo, Umbundu, 
Yoruba, Fon, and Mina languages). We 
see these unequivocal inputs in the voices 
and readings of African words that make 
up the Brazilian Portuguese and those that 
weave the Brazilian songbook, as well as 
in patterns, projected works, and sculpture 
lines. The adinkra symbols and proverbs 
must also receive our attention. 

Three dimensions intersect and offer this 
exhibition to the audience: the political 
one, which affirms the centrality of 
Afro-centered references in the forging 
of Brazilian thinking, in an anti-racist 
proposition; the informative one, which 
highlights the African and Afro-Brazilian 
linguistic-cultural content that forms us; and 
the aesthetic one, which brings art, so that 
all dimensions of the experience (including 
the non-evident ones) are explored. 

We must indeed pay attention to what we 
carry within us but refuse to acknowledge 
or are unaware of. We have historically 
seen that this leads us to a somber path 
regarding our subjectivity and our 
collective intersections. We wish that 
Black African languages in Brazil go 
beyond thematic places and that their 
presence in institutional spaces is not 
reduced to representativeness devoid of 
knowledge production and behavioral 
consciousness.

Tiganá Santana
Curator 



200 201

The language of 
the others has 
always healed us
A conversation 
among Zé Miguel 
Wisnik, Isa Grinspum, 
and Tiganá Santana

Zé Miguel Wisnik _ To start, I’ll propose 
the following as food for thought: the 
show African Languages – how it was 
conceived and everything it radiates and 
gives off – has to do with a different 
understanding of what language is. 
Languages are usually conceived as 
communication instruments that convey 
content among people, right? And what 
we feel when we visit the show, and 
which is stated as the point of departure, 
as a foundation, is that language is a 
pulsation, a way of being, or rather, ways 
of being, ways of existing. Therefore, 
it is not only about a lexicon and 
grammar. One’s existence and being are 
placed in one’s language, involving the 
living, humans, the invisible, and the 
unfathomable. It’s beautiful this is being 
put forward this way and that it poses the 
challenge of changing our perspective. 

So, Tiganá, I think it would be very 
interesting if you talked a little bit about 
that. I think it is a good guiding thread for 
our entire conversation.

Tiganá Santana _ First, for the record, 
I’m pleased to be here this August 
afternoon, in São Paulo, at the house of 
our dear Isa Grinspum, accompanied by 
Mayara Carvalho, Samantha Alves, and 
my dearest Zé, to have this talk. I think, 
Zé, this is a fundamental issue that has 
largely guided our process of conceiving 
and constructing this exhibition. I always 
like to recall one thing I learned from the 
Bakongo civilization, which I have been 
studying for years and whose cosmology 
is part of my academic research. The 
Bakongo civilization was forged by the 
Kikongo language, strongly present 
in Brazilian culture and our everyday 
lexicon. And I’ve learned something that 
fits well with what you’ve just said, Zé. In 
Kikongo language, the prefix Ki means 
the essence of something. So, Kongo is 
the name of the civilization; Kikongo is 
the language of the Bakongo. Therefore, 
Kikongo is the essence of the Bakongo.

Zé _ How wonderful!

Tiganá _ This learning process regarding 
what a language may be, according to 
philosophical concepts and cosmologies 
established in the African continent, 
guided this exhibition process, which 

English version
actually has many responsibilities.
One is to seize the opportunity of the 
show being widely publicized and shared 
with a vast audience to shift established 
concepts from specific lines of thinking 
that became hegemonic, mainly the Euro-
Western one. It is an opportunity for us 
to talk about language from a different 
perspective, from a non-instrumental 
view that is not understood only within 
linguistic competence.

Zé _ Exactly.

Tiganá _ Right? So, language is, in 
fact, a way of existing. To what extent 
do we own the language, rather than the 
language owning us simultaneously? To 
what extent aren’t we the expression of 
that combination of nature and craft? 
Still, in the Kikongo language, there is a 
word that is an ideophone simultaneously, 
which I consider extraordinary. It is 
also present in Brazil. An example of an 
ideophone is when we say “tich!”. 
Everybody understands that, and it is 
strongly present in African languages.
So much so that we call it “muxoxo” 
[similar to blowing raspberries], a word 
from the Kimbundo language. 

Zé _ The expression participates...

Tiganá _ It participates in the event. A 
text isn’t only what is written in alphabetic 
writing. Text is the past participle of the 
verb “to weave” in Latin. The text is a 
piece of fabric. Therefore, everything 

woven can offer us a series of narratives 
and possibilities, and we took that to 
the show through the signs, the adinkra 
ideograms, the proverbs, and the art 
pieces that were also there. They all are 
expressions of textuality and inscriptions, 
and they fit in with the origin, within an 
interpretation of what language is based 
on the Bakongo’s, the Ambundu’s, the 
Yoruba’s, or the Fon’s understanding. All 
of that is somehow foreseen within an 
interpretation of language, so it is an 
opportunity for us to get closer to that 
other understanding of what language is. 
It was about addressing these presences 
in the forging of Brazilian culture and 
learning from these cosmologies. What 
can language, speech, word, silence, and 
body also be?

Isa Grinspum _ An interesting factor 
is that words are the gateways for the 
discussion, as they are easier to recognize. 
The show brings people together through 
words, which is already a surprise because 
they don’t know those words are African 
words, and visitors deepen that notion  
as they walk through the show. So, there  
is an itinerary through which they delve 
into other signs, into a different type  
of language.

Zé _ At the beginning of the exhibition, 
when we see those boards with words 
written on them, we are surprised that 
they are part of us in key meanings; they 
are part of our way of being. These words 
relate to how to exist. From “cochilar” 



202 203

[to nap] to “bunda” [butt], these words 
are part of shared intimacy. So, the 
presence of African languages constitutes 
us; they are ingrained in and interweaved 
with us. So, when signifying an essence, 
language is not merely about vocabulary; 
it is something that makes us be. At 
the same time, as you said, the show 
draws our attention to different ways of 
understanding existence, the things we 
are unaware of, and how much they are or 
could be part of us. How do you see this?

Tiganá _ That’s a great question because  
I think that makes up one of the challenges 
of this show. Something so intimate  
to us and, therefore, is displayed in the 
show as self-recognition, represented 
by the mirrors amidst words such as 

“minhoca” [earthworm], “marimbondo” 
[wasp], “fofoca” [gossip], “xingar”  
[to curse], samba... 
And there are the recordings that address 
the accessibility issue for blind people. 
They feature the voices of the Museum 
staff and people often in the Museum’s 
neighborhood, who smartened up to 
record and have their voices in the show. 
It is a proposal of self-recognition that 
also generates uncanniness, right? Due 
to colonization, racism, and slavery, that 
founding and tragic history of ours, there 
was a rupture with these Black-African 
references that also comprise and are an 
essential part of our intellect and language. 
And that’s precisely the key: the rupture 
took place precisely there. It was not in 
manual labor or in jobs considered less 

elaborate within a general imagination; it 
took place in relation to being able to deal 
with words, with ways of thinking, with a 
set of intimate and complex gestures, with 
the forging of a complex culture based on 
Black-African references. The core aspect 
lies there, preventing these references from 
entering our imagination.
So, first, there is self-recognition and 
uncanniness simultaneously: “Wow! I 
say those words, what’s that?”. Africa is 
not an abstraction. This was our second 
important work, stating that Africa is 
not an abstraction or one thing. It’s not 
a country, and it’s not a city; it’s not a 
neighborhood; it’s not one people. Africa 
is a pluriverse continent, and some parts 
of that world called Africa came to Brazil 
and made up who we are.
The realm of words was the gateway 
for us to delve into things that are not 
only words but also images, sensations, 
situations, various records, absences, 
silences, and rhythms. And to say that 
these Black-African and Afrodiasporic, 
specifically within the Afro-Brazilian 
Afrodiaspora, constructions are complex. 
This is what we are made of. Caetano 
Veloso’s irony, when he wrote that 
it is only possible to philosophize in 
German, in his song Língua, is pertinent 
as an irony, right? This is our challenge: 
to philosophize non-Euro-Western 
constructions. Admit that these other 
understandings have a basis; they’ve  
had it for a long time and are concurrent 
with a sense of what contemporaneity  
and current are.

In other words, to put everything together 
on the same level and say that this makes 
us up as a nation that descends from 
a Portuguese colonial investment and 
Indigenous peoples, which are many 
and highly complex. And these Black-
African presences in Brazil also make us 
up. That’s who we are. The key point is 
that these places of forging, thinking, and 
existing do not constitute a hierarchy. 

Isa _ And these things must be taught in 
schools. Because, before anything else, 
there is prejudice and utter ignorance. 
In the case of Indigenous thinking and 
languages, the same discussion was first 
raised in Brazil by Davi Kopenawa, when 
French philosophers considered his book 
A queda do céu [The Falling Sky – Words 
of a Yanomami Shaman] (2010) as a 
genuine philosophical system. To me, that 
mindset must change, and that change 
must start in basic education; otherwise, 
nothing will happen. 

Tiganá _ Definitely, and the issue of the 
imaginary is no joke; it is the building 
block for everything. And when the 
imaginary is secularized, such as this 
one, we must make a lot of effort to undo 
it. Because it is in the realm of what 
has not been reflected about, right? For 
instance, what the crime of feminicide 
is, to a large extent, if not an unreflective 
non-acceptance of a woman’s existence? 
I mean, that person does not accept a 
woman’s existence and annihilates her 
presence. And the imaginary participates 

in these constructions. This is also true 
regarding racism. Everything is anchored 
in a set of imaginaries, and that’s why 
arts and institutional and non-institutional 
education are so important: they reach 
that place of what has not been  
reflected upon, where perception  
precedes construction. 

Tiganá _ There is a Congolese proverb 
that I love, which says: “Nsi Mfinda” 
[Nations are forests]. They are not an 
orchard; they are not things that give only 
one fruit. And there is another expression 
I always like to remember: “The language 
of the other has always healed us.” That 
is, one admits, within one’s system of 
thinking, that one cannot exist without  
the existence of others. I think that, to 
a large extent, some Bantu bodies and 
thoughts – linguistic classification, 
strictly speaking – got in touch with other 
Indigenous people regarding a connection 
with otherness, including radical types 
of otherness. The idea of “eating” that 
otherness to locate oneself without 
losing one’s place. It is a very interesting, 
crucial, and dynamic transit from which 
we have much to learn ethically.

Isa _ And the relationship with nature 
and with other beings. And this is the 
foundation on which Brazil was forged.

Tiganá _ The relationship with what’s 
extra-human and with what is yet to 
come. Given the historical gap regarding 
a different presentation of these 



204 205

epistemologies and aesthetics, we take 
advantage of somehow doing that and 
learning a different way of being socially 
and individually present.  
It is an opportunity for that to happen 
since even the progressive spheres in 
Brazilian thinking have turned their backs 
on that knowledge throughout our history. 
Now we see the terrible results, which 
affect those who are and who aren’t 
progressive, as well as those who think 
and who do not think about democracy in 
its broadest sense. 

Zé _ “Nations are forests” and “The 
language of the other has always healed 
us” – are these two Kikongo proverbs?

Tiganá _ One is in Kikongo, and 
the other is in Kimbundu. These two 
Bantu languages are strongly present in 
Brazilian culture, as in the Portuguese 
language spoken in Brazil. Kimbundu 
became a bridge language in some  
places in Brazil. 

Isa _ I think you also wanted to include 
the following: not only the future of 
this nation, this forest, but of others too, 
because life in the Western world is a 
tragedy, not just in the Western world.

Tiganá _ No, in the entire world. By the 
way, this division between the Western 
and Eastern worlds is questionable 
because the world is globalized.

1 Editor’s note: Edward Said (1935-2003) was a Palestinian-American professor, literary critic, and 
political activist. 

Isa _ But that division has never  
been this radical.
 
Tiganá _ In this case, we must mention 
Edward Said1, in Orientalism (1978). 
This invention of the East by the West, or 
the invention of another world that was 
not within the radius of the Greenwich 
meridian, and then the other inventions: 
Valentin Mudimbe’s The Invention of 
Africa (1988), Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí’s 
The Invention of Women (1997); that is, 
women as an invention as well. The issue 
is that these inventions have materiality; 
they determine everything: who will 
live, who will die, who will have schools 
available, who will not have them, who 
will eat, who will not eat, who will have a 
job, who will not have one. 

Isa _ In our first conversations, you 
mentioned you no longer use the word 

“worldview” but rather “world sense.”

Tiganá _ That’s true. Inspired by 
Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí, who uses the 
expression “world sense,” which was 
translated in Brazil by scholar Wanderson 
Flor, who’s a philosopher and African 
Philosophies professor at UnB, as 

“cosmopercepção,” which, in my opinion, 
is preferable to the idea of worldview. 
The Euro-West is a voyeur-like space; 
everything is like this: look, look closely, 
watch closely, mira. Reading Bunseki 
Fu-Kiau taught me this proverb: Wa i 

mona (“Listening is seeing”). And there 
is a second part: ye mona i sunsumuka, 

“seeing is reacting.” 

Mayara Carvalho _ Tiganá, thinking 
about what you said – listening is  
seeing – you work a lot with sound in 
the show, which addresses listening. 
You created a sound landscape for the 
show with André Magalhães. Does the 
construction of that landscape have 
anything to do with “listening is seeing?”.

Tiganá _ Yes, it does. We could not do 
without these other ways of knowing and 
having contact with things. And, of course, 
today, this discussion is more complex 
regarding the issue of accessibility. I’m 
not an expert on the topic, but we cannot 
think about exhibition design without 
considering offering maximum access 
to diverse audiences, right? So, we have 
that dimension, and there is another 
dimension of us having contact with 
what was being presented there based on 
different possibilities. I notice in many of 
these cultures that visuality is not central. 
I’m not saying it is unimportant; it’s just 
that it is placed alongside other ways of 
perceiving and getting to know things. 
This is noticeable.
Let’s talk about Afro-Brazilian 
constructions: The jongos, maracatus, 
candomblés, and other African-based 
religious practices in Brazil. We cannot 
limit ourselves to the visual dimensions 
or a visible scene of the situations before 
us. That is why I find the idea of ​​an 

ethnographic capture of some of these 
expressions very problematic. Oh, so 
we will study, specifically, the literature 
of chants. You can’t do that – only 
performing arts or the performative 
dimension present in Babá Egúngún 
worship in Amoreiras. You cannot do 
that because it doesn’t make sense. These 
languages are intertwined in their origins; 
they are related in their origins. 
That sound landscape was created based 
on the recordings by Lorenzo Dow Turner, 
a great American linguist. He was the 
first black linguist in the United States 
to receive a graduate degree, and he was 
in Brazil in 1940 and 1941. When he 
arrived, one of the people he looked for 
was Mário de Andrade because, as our 
dearest Lígia Ferreira recalls, Mário de 
Andrade was renowned as one of Brazil’s 
greatest Africanists. When he arrived 
in Brazil, Turner went to Rio de Janeiro 
and Salvador to record people talking. 
He made both photographic and sound 
records of these people. We included his 
photographs in the show because we were 
interested in their captions and wanted to 
share them with visitors. In many of them, 
he wrote their names and, sometimes, the 
African language they spoke. For example, 
“Ana speaks Yoruba fluently.” There are 
precious records, such as a young Mãe 
Menininha do Gantois singing, Mário de 
Andrade himself singing “Toca Zumba,” 
Mestre Bimba singing, and many others 
(Joãozinho da Gomeia, Manoel Falefá). 
He noticed many people were still fluent 
in different African languages. Lorenzo 



206 207

Turner recorded these voices, and we 
created a sound landscape based on his 
recordings. The University of Indiana 
granted us access to their platform, and 
I remember delving into those 639 files 
they made available. 

Isa _ It is important to note that, back 
then, we were under the Estado Novo 
regime. There was fierce persecution 
of terreiros [places of worship]. That 
material is so impressive.

Tiganá _ It is impressive. And most of it 
remained unheard of for nearly 70 years. 
It was unavoidable for us to bring these 
records to our show.

Isa _ And next to that, Orkestra 
Rumpilezz.

Zé _ That’s what I was going to say. And 
the drums, which connect with  
everything you’re saying, even though  
in different intonations...

Tiganá _ Those frequencies are 
enunciated by the drums, considering 
that the idea of frequency is essential 
to some civilizations that spoke Bantu 
family languages and others. Things and 
relations, they all vibrate. They resonate. 
And many of them – those who know 
music will remember that – vibrate 
in sympathy. Therefore, frequency is 
something fundamental. That’s where 
the drums come. There is a reason why 
the talking drum is called that way; it is 

literal, which even moves the idea  
of the object away from it.
On the other hand, there was a lot of 
deliberate State violence against African-
based spiritual practices, which silenced 
and seized many sacred drums. In Bahia, 
the Candomblé ban only ended in 1976. 
That’s not even 50 years ago.

Isa _ And now the evangelical world 
brings back that persecution.

Tiganá _ Which is a racist persecution 
because these spiritual practices come 
from Black people.
So, the drums are in the show to ask: 

“What words, what frequencies, what 
enunciations, what emissions needed to 
be brought and weren’t brought?”; “How 
many were prevented from coming, how 
many are yet to come, how many have 
continued to arrive, how many were 
they, how many forged and continue to 
forge Brazilian culture?” That is why we 
also invited the artist Rebeca Carapiá 
to bring her amorphous writings and 
talk about the word before the word in 
a play of light and shadow. In her work, 
there is the materiality of the iron and 
light and shadow on a big panel. In 
another section of the show, the drums 
look like stalagmites. Rebeca’s pieces 
look like stalactites, as if in dialogue 
with different materialities and historical 
times, regarding the possibility of 
transformation the drums can promote. 
These various expressions also have a 
connection with the other part of Aline 

Motta’s piece featured in the show, which 
is the image of one of her seas under 
the intervention of the excerpt of Lélia 
González’s 1984 text “Racismo e Sexismo 
na Cultura Brasileira” [Racism and 
Sexism in Brazilian Culture], in which 
she coins the expression “pretuguês” 
[Black Portuguese]. After all, it was by 
sea, i.e., transatlantically, that everything 
started and happened.

Isa _ And all to the sound of Turner.

Tiganá _ And a bit of Geraldo Filme’s 
Canto dos Escravos near the drums.

Isa _ Actually, no matter how much they 
tried to silence the drums, they were 
never silenced.

Tiganá _ They never silenced; it was 
impossible.

Isa _ And then it ends with Orkestra 
Rumpilezz.

Zé _ It would be nice to talk about the 
“pretuguês” referred to in Aline’s work...

Tiganá _ It is imperative to say where 
these concepts come from; things start to 
circulate, and we deterritorialize concepts 
and ideas from reflections made by some 
groups, artists, thinkers, etc. In the case 
of “pretuguês,” Lélia González coined 
the expression. She was one of the great 
thinkers in Brazilian social thinking. 
To me, it is very curious to exclude 

names such as Lélia, Guerreiro Ramos, 
Sueli Carneiro, and Beatriz Nascimento 
from traditional Brazilian social thinking 
and remain solely attached to those white 
male personalities. But Lélia truly is a 
fundamental figure for us when thinking 
about Brazil. The “pretuguês” is within 
the scope of her reflections. In her text 

“Racismo e Sexismo na Cultura Brasileira,” 
published by ANPOCS, she addresses 
in her way what later became known as 
linguistic prejudice, for instance, criticism 
against switching the letter “l” for the 
letter “r” (“Framengo,” “Flamengo”). 
One of the texts featured in the África à 
Vista (2009) collection addresses the 
comparison between Popular Angolan 
and Brazilian Portuguese. Precisely due to 
the presence of Bantu languages, notably 
Kimbundu, the said comparative study 
shows similar changes in the Portuguese 
spoken in Brazil and Angola. Replacing 
the letter “l” with “r” is one of them. 
Another example is not pronouncing the 
“r” at the end of verbs in the infinitive 
form: “‘comê,” “dizê,” etc.

Zé _ And the syllabification of 
consonantal clusters: “plantá”...

Tiganá _ Exactly! Another aspect is 
the consonant-vowel-consonant-vowel 
structure. We don’t do consonantal 
clusters here, mainly due to the presence 
of Bantu languages. So, we have “fulô,” 
instead of flor [flower], where you have 
a pair of consonants. We say “pineu” 
or “peneu” [tire], “adivogado” or 



208 209

“adevogado” [lawyer], “rítimo” [rhythm]. 
Our pronunciation is structured like 
this: consonant-vowel. As to the concept 
brought about by the “pretuguês,” I 
understand that Lélia is not speaking 
from a linguist’s point of view but from 
a different perspective; I mean, what we 
say, how we write, and our gestures have 
in their origin an important set of Black-
African references and presences, which 
includes the current lexicon in Brazil.

Isa _ And at some point, these  
Bantu languages encountered  
Indigenous languages...

Tiganá _That occurred, indeed, and 
we will see that in important cultural 
manifestations. An expression that 
anthropologist Márcio Goldman often 
uses is “Afro-Indigenous relation” 
because there is still no exact name for 
that meeting. It is not in the syncretic 
dimension or totally set apart. So, he 
prefers to use the word “relation” for now. 
An Afro-Indigenous relation we see in the 
caboclos in the Candomblé. What does 
the return of Indigenous ancestors mean 
in Candomblés? Among other things, it is 
the recognition that the quilombos were 
also set up with the Indigenous presence, 
as they knew the territory. Without 
knowing the territory, setting quilombos 
in safe places would be impossible. So, 
this first contact includes linguistic and 
interlinguistic relations.
Two things that are worth mentioning, 
adding another layer to our discussion 

concerning miscegenation: the first 
one is that miscegenation in Brazil is, 
historically and predominantly, a product 
of rape. Many people say: “Brazil is 
a mixed-race country,” as if this were 
harmonious as if there was no friction, 
and it were something peaceful. That is 
one dimension. And it’s different from 
saying that Brazil has a mosaic-like 
composition based on various cultural 
references. Cultures meet – and here I 
use Derrida’s language –contaminate 
one another and forge things. They 
are composites – and here I’m using a 
concept by Martinican thinker Édouard 
Glissant. Every culture is a product of 
some composition. But it is essential 
to talk about removing that pacifying 
character from the idea of miscegenation 
in Brazil because it is not about that. We 
are transatlantic, Atlantic, as Beatriz 
Nascimento says; there is no doubt about 
that, but there have been many erasures, 
overlaps, violence, etc. And that’s how 
we were formed.  
One of the things we can learn from 
both the Tupinambá and the Bakongo 
is that establishing a relationship with 
other types of otherness, which are often 
radical, does not deprive us of a place in 
the world; on the contrary, it forges and 
locates us. And both the Tupinambá and 
the Bakongo understood that much better 
than the Portuguese, who came to overlap, 
right? I think that’s the difference. You 
can have, for instance, a Kimpa Vita, in 
the 17th century, in Congo, with all her 
important cultural references, who used 

to say that God was Black and who used 
to channel Saint Anthony. Or, if we think 
about congados and reinados, Leda Maria 
Martins will refute the idea that this is 
syncretism. It is a Black interpretation 
with its references; it’s different.

Zé _ Bringing together all these 
references you’ve just mentioned, where 
these concepts came from. The issue 
that is raised, with the refusal of the idea 
of pacific and harmonic miscegenation, 
etc., I also think that, apart from that 
composite mosaic nature, apart from 
overlapping the harmony ideology, there’s 
something extremely real, in terms of 
complexity, that must be addressed. I 
believe you have put it in a very thought-
provoking and inspiring way. When I read 
Ynaê Lopes dos Santos’s book O Racismo 
Brasileiro [Brazilian Racism] (2022), she 
firmly refuses the idea of miscegenation. 
Whenever she addresses Brazil’s 
people’s struggles, their actors are either 
manumitted or quilombo Black people 
and Indigenous people. And you see, it 
is the constitution of something that is a 
racial composite. And Brazil’s powerful 
expressions and struggle come from that. 

Isa _ I agree that there is an untold story 
that is very strong and present. So much 
so that I recall Milton Santos saying that 
that is what is in the in-betweens, in low-
income outskirt communities in Brazilian 
society that has not died, and that’s the 
strength of this unique experience. This 
composite deeply mixed African peoples 

and Indigenous peoples, who recognized 
themselves in various aspects related 
to nature, to a different philosophical 
thinking. They carried the Portuguese 
language to make up Brazil. 

Tiganá _ For sure, Isa. Based on what 
you’re saying, there is a fundamental 
issue: to think about the linguistic 
constructions and consider the 
implications of these bodies. Because 
these bodies, especially those of the  
Black population, were the great 
disseminators of the Portuguese language 
throughout Brazil. 

Isa _ In the show, there is the following 
quote from Mãe Stella de Oxóssi on 
the Brazilian people: “Despite all the 
atrocities that took place, we have to pray 
for the elevation of the souls of these 
tormentors; because of them, despite so 
many grim things that happened to those 
who came, it was a way of making the 
orishas shine in the new world.”

Tiganá _ There are some dimensions  
here, which include the priestess Mãe 
Stella. And I’ll start by addressing that.  
A person who has a spiritual practice 
and does not experience the world solely 
through the lenses of materialities, even 
historical ones; I mean, there is another 
interpretation with other dimensions for 
a person like Mãe Stella de Oxóssi. And 
there is another issue which my friend 
Carlos Moore always likes to raise: many 
Black thinkers are excessively humanistic. 



210 211

They ended up historically buying into the 
very proposal of humanism much more 
than those who proposed it. And then 
they often exercise tolerance. Of course, 
we recognize the beauty of candomblés, 
jongos, and maracatus – their strength, 
their transmutational capacity, and the 
elevations they may give rise to. Strictly 
speaking, from a social and historical 
perspective, we don’t have to be thankful 
for anything because history could have 
been different; I mean, so much blood 
was shed for us to be here. And we could 
not be here. To use Aristotelian language, 
this is contingent, not necessary. We 
could not be here. But we are here; we 
live and like certain things in our lives 
that are legacies from that tragic history; 
that’s true, and that’s why it is all very 
complex. However, it is also evident that 
it would be preferable if there had been 
no tragedy at all. And that these people 
didn’t need any of this.

Isa _ But I think she was talking about 
the remarkable power generated by  
that encounter.

Tiganá _ Of course, we are here, and we 
have undoubtedly remarkable things. It 
would have been preferable if this had 
not been the origin, but we experience 
certain things that come from that. The 
experience of going through something 
so overwhelming because history cannot 
fully cover it, social sciences cannot 
fully cover it, the arts cannot fully cover 
it, and spirituality cannot fully cover it, 

you see? Because it does not have one 
single dimension. I think it is logical for 
us to state that none of that should have 
happened.
And we want to live in a society that 
does not accept that tragedy to continue, 
which means, therefore, that it does not 
agree with coloniality, right? Because 
coloniality remains despite the end of 
colonization. Coloniality remains, and 
that’s very evident. And we don’t want 
that, right? Those who are decent people 
don’t want that. But we also experience 
profound and important things that have 
come to us through cruel means. And 
that might be the complexity to which 
Mãe Stella refers.

Isa _ I think she’s making an invitation  
to complexity. 

Tiganá _There is horrible pain, and, at 
the same time, since she’s a person who 
goes beyond things, she might be talking 
about that. And it’s crazy to think about 
that in these reductionist times, right?

Isa _ Exactly.

Tiganá _ And it’s even more challenging 
because we must not make peace with 
that. I think it’s about embracing what 
we have, putting everything that has been 
forged in an important place, but, at the 
same time, not making peace with it. It’s 
a difficult choreography because it’s not 
comfortable. I feel invited to reflect on 
that through a complex lens. I don’t feel 

comfortable reflecting on that from one 
single perspective. And I cannot refrain 
myself from somehow answering Mãe 
Stella’s call. Mãe Stella was not just 
anyone; she was one of our great thinkers 
and a great writer with an astute capacity 
for reflection. We miss someone like 
Stella in Brazil. Makota Valdina was also 
extremely intelligent. 
Following the exhibition’s flow, I think it 
is important to talk about Goya Lopes’s 
work and her creative process with 
words in a spiral shape that result in a 
comic strip about the everyday life of a 
community, of a specific civilization in 
the African continent that is probably 
Yoruba, because the comic is bilingual, in 
Portuguese and Yoruba. It is interesting 
to notice the artist’s process, which 
begins as a set of words and, from that 
set, reaches a different language. The 
idea of a spiral has been circulating in 
Brazil as a concept, especially after 
Leda Maria Martins took that up based 
on African cosmologies. Then, there is 
J. Cunha, who adds different textualities 
to the show. He’s an artist who created 
the visual identity for Brazil’s first Afro 
carnival block, Ilê Aiyê. And he did 
that for 25 years. The show features his 
1996 piece Civilizações Bantu, a set of 
signs that somehow bring us close to 
that civilizational complex that forges 
us and whose languages are present in 
Brazil. It is fair to claim that languages 
such as Kikongo, Kimbundu, Yoruba and 
Fon are “heritage languages,” a technical 
expression in linguistics studies. 

Isa _ They are structural and structuring.

Tiganá _ And there is even the fact that 
many of these words replaced their original 
Portuguese expression.

Zé _ Yes, because the Portuguese  
word disappears.

Tiganá _ They disappear. “Pipa”  
[pipe, in Portuguese from Portugal] 
disappeared. We say “cachimbo”  
[pipe, in Brazilian Portuguese].

Isa _ “Caçula” [the youngest].

Tiganá _ “Caçula.” “Cochilar” [to nap, 
in Brazilian Portuguese]. No one uses 

“dormitar” [to nap, in Portuguese from 
Portugal]. 

Zé _ There is a current issue in 
Portugal because they are horrified by 
the increasing popularity of Brazilian 
Portuguese. They see it as a threat 
because it is a wave that comes back upon 
them, like a past Portuguese...

Isa _ A tsunami. 

Zé _ A tsunami, because they made that 
wave. “The spell [feitiço] backfired on the 
fetishist.”

Tiganá _ I really liked that.

Zé _ Feitiço [spell] is a Portuguese word 
that penetrated nearly all languages, and 



212 213

it is relevant in economics, anthropology, 
and psychoanalysis as a fetish. The 
word “fetish” depreciated precisely those 
who considered objects to be alive, to 
be extensions of the body and the spirit 
because they are in that place in-between. 
And they were called fetishists, as they 
implanted the commodity fetishism. It was 
precisely the medialization of markets.

Tiganá _ Yes, this was well put because 
“feitiço” [spell] was imbued with that idea 
of artifice, of what is not true, of what’s 
unauthentic. It’s a deceit. Back in the 
High Middle Ages, it stood in contrast  
to what was true religion.
It started in that place, right? But that’s 
the idea that precedes it: the idea of 
inauthenticity and authenticity via 
religious experience. But, from its contact 
with extra-European territories, “feitiço” 
gained shape and strength, and, instead 
of conveying something related to 
inauthenticity and authenticity, it became 
very strongly associated with good and 
evil. So, “feitiço” occupies a place of 
evilness. So, it quickly became related 
to African religious expressions when 
they got in touch with them and couldn’t 
understand them.  
So, the word “feiticeiro” [sorcerer] was 
used for nearly everything. And there is a 
bit of that genealogy. I try to think about 
that based on the Kikongo word “kindoki,’ 
which was translated into Western 
languages ​​as “feitiço,” but “kindoki” 
means science. That is, somehow, the idea 
of “feitiço,” based on what’s authentic 

and unauthentic came to Brazil to deem 
that possible science unauthentic and 
label it as evil. 
 

 

Record Book

Rebeca Carapiá

I write as I walk, in the encounter, my 
feet floating on the flooded ground, and 
on sunny days, as I listen to the wind 
whistling both laughter and crying. 

In Caderno de anotações [Record Book], 
I brought together a series of untold 
experiences from my journey as an  
artist that is full of markers I certainly  
did not fabricate.

As I write, I mix voices, feelings, and 
things that are both invisible and palpable, 
such as the aesthetic contour of the feira 
do rolo [an informal street market],  
in Salvador, my memories of tides,  
and the hours spent inside airplanes.

Lines, tales, points, and pitfalls were 
removed from my throat, thread by thread, 
to weave the notes that float on the wall 
of the Museu da Língua Portuguesa.

Sounds are sewed together and join  
the drums and the water located in  
the next room.

This work marks a period of time and 
changes paths just like my encounter with 
Tiganá – together we are strengthened 
through language, the spoken word, or 
simply in silence.

I write using touchable and fertile 
elements that meet me on the corners 
telling stories as I keep taking notes.

 

Images dancing 
in the ball of 
languages

Juliana de Arruda 
Sampaio
anthropologist and researcher

One of the works displayed in the 
exhibition Línguas africanas que fazem o 
Brasil [African Languages ​​that Make up 
Brazil] may be a guiding image of the

2 Symbols created by the Akan peoples and present in Southwestern African countries,  
such as Gana, Togo, and Ivory Coast.

 curatorial choices made for the show. It is 
a set of words that are meaningful to artist 
Goya Lopes and relevant to an entire 
community. Starting with “birthplace 
of the community” and finishing with 

“African, Afro-Brazilian diaspora,” these 
words dance on a piece of black colored 
fabric, forming a spiral containing their 
respective translations into Yoruba, a 
language spoken in the Southwest of 
Nigeria and the former Ketu Kingdom, 
currently Benin. 

Driven by both the challenge and 
commitment to present to the audience 
other languages and forms of writing 
that exist in the Brazilian culture – those 
that have crossed the Atlantic Ocean 
together with captives kidnapped from 
Africa –, we set off to the task of selecting 
images that symbolize and synthesize 
these different expressions. They 
include various ways of tying turbans, 
which indicate a person’s status in the 
Candomblé religion; the adinkra symbols2 
molten in iron gates; drums; drumming 
patterns; and food of African origin. The 
examples are as diverse and multiple as 
the images displayed in the exhibition 
rooms. 

The curatorial research also focused on 
images and works by artists who have a 
relationship with the Black-African, Afro-
Brazilian culture. They are photographs 
and works whose authors dialogue with 
the portrayed communities, thus avoiding 



214 215

the pitfall of imprinting an exoticizing and 
distant gaze whose intention is merely 
analytical. The piece of fabric with the 
Ilê-Aiyê Carnival block print that reads 

“Bantu Civilization” among symbols, 
objects, and African masks by J. Cunha 
illustrates this well. For 25 years, Cunha 
created and signed the visual and aesthetic 
concept of Ilê-Aiyê, the abovementioned 
African Brazilian block, which is based 
is Salvador, Bahia. He did that in deep 
dialogue with the community and with the 
proposals for affirming and strengthening 
Black culture and identity. J. Cunha’s body 
of work in general, and the piece in display 
in particular, is the result of an expression 
that simultaneously brings together the 
artist’s creative spirit and the message Ilê 
wishes to convey during Carnival. 

Like a spiral that never returns to the 
same point, because at each turn it 
expands and reaches different places, 
the images present in Línguas africanas 
que fazem o Brasil invite visitors to 
understand how so many Brazilian 
gestures, objects, and cultural expressions 
are also African and tell a great deal about 
the forging and history of Brazil.  

Celestial body III-V

Aline Motta

“Framengo,” “Luar claro não é sol,” 
and “Kalunga” are the celestial bodies 
that orbited the creation of the works 
for this exhibition. Lélia Gonzalez’s 
Pretuguês [Black Portuguese] joined the 
Ovimbundu proverb and the Bakongo 
ways of perceiving the world. They all 
emerge in animations screened on the 
floor and walls of the Museu da Língua 
Portuguesa. These animations were 
created based on ancient sacred forms 
of Central African graphic writing 
and on their Afro-Brazilian diaspora 
developments expressed in the so-called 
pontos riscados [magical religious 
diagrams]. Their main reference point  
is the Kongo cosmogram, which  
may be understood as a representation  
of life’s major cycles, the universe, and 
time. A horizontal line called Kalunga 
passes through it. Kalunga divides the 
physical and spiritual worlds and  
refers to the infinite horizon line on the 
ocean. A cross symbolically divides  
the cosmogram’s circle into four 
quadrants, relating the passage of time  
to the life cycle of living beings.

African languages 
that make up 
Brazil

Yeda Pessoa de Castro,
Ethnolinguist (UFBA), Museu da 
Língua Portuguesa’s Technical  
Advisor on African Languages 

Between the 16th and 19th centuries, the 
transatlantic slave trade brought to Brazil 
over four million African captives from 
two Sub-Saharan regions: the region 
that spoke languages of the Bantu group, 
located along the southern extension of the 
equator, and the region that speaks West 
African or “Sudanese” languages, which 
covers territories ranging from Senegal 
to Nigeria. Despite their diversity, these 
languages are at least distantly related and 
belong to the same Niger-Congo linguistic 
family (Greenberg, 1955). 

The Bantu region, Banto in Portuguese, 
contains 500 very similar languages. They 
share the same linguistic substratum, the 
Proto-Bantu, spoken in 21 countries3. 
In Brazil, three coastal languages ​​
predominate over all others in terms of 
number of speakers: Kikongo, spoken 
in the People’s Republic of Congo, the 

3 Cameroon, Chad, Central African Republic, Equatorial Guinea, Gabon, Angola, Namibia, People’s 
Republic of the Congo (Congo-Brazzaville), Democratic Republic of the Congo (DRC or Congo-
Kinshasa), Burundi, Rwanda, Uganda, Tanzania, Kenya, Malawi, Zambia, Zimbabwe, Botswana,  
Lesotho, Mozambique, South Africa.

Democratic Republic of Congo, and 
northern Angola; Kimbundu, a language 
from central Angola; and Umbundu, 
from southern Angola. Notably, these 
languages may have been favored 
precisely because they were spoken by 
the majority in coastal regions where 
the slave trade was established. Some 
examples are the Kimbundu-Kikongo 
spoken in the port of Luanda, which is the 
current capital of Angola – the Aruanda 
sung in Brazil’s popular expressions –, 
and Umbundu in the port of Benguela, 
which is sung in the vissungos [Afro-
descendant songs sung by enslaved 
Africans] of Minas Gerais.

Its main feature is the class system, which 
operates through prefixes ordered in 10 
to 15 pairs (cl. 1/2, cl. 3/4, etc.) to express 
nouns’ singular and plural opposition; 
the augmentative and diminutive forms; 
the locative case; and verbs’ infinitives, 
which enables setting the meaning of 
that same noun. It is the case of cl. 1/2, 
whose prefixes are mu- / ba-, referring to 
human beings, such as in ba.ntu, povos 
[peoples]; ba.leke, crianças [children]; 
ba.kamba, amigos [friends]; the plural 
forms of mu.ntu, mu.leke, mu.kamba. 
In its turn, class ku- is one of the verb 
forms (ku- is similar to the English verbal 
infinitive “to,” such as in “to speak”), as 
seen in the words ku.koxila, cochilar [to 
nap]; ku.xinga, xingar [to curse], ku-samba, 



216 217

colony. According to historical information 
available and the demographic estimates 
from that time, such as the 1823 official 
census, it corresponded to 75% of the total 
Brazilian population, which was nearly 
4,700,000 inhabitants.

Given the historical context and the 
social and territorial isolation to which 
Portugal submitted its colony through 
monopolizing the Brazilian foreign 
trade until 1808, the environment was 
conservative and of leveling tendency, 
therefore more open to accepting the 
so-called “mutual and common-interest 
cultural contributions.” It wasn’t only 
about “borrowed words resulting from the 
bilateral exchange of languages” (Bonvini, 
2002) but also the appropriation of new 
words due to the need to fill in lexical 
gaps to name recently acquired objects, 
expand meanings, expand the lexicon 
to describe and cover a social fact – the 
presence of enslaved Black-Africans in 
Brazilian lands. In short, it was about 
making “Africanities” brought by the 
slave trade become “Africanies,” the 
Black African legacy in the Americas that 
is present in all of its social-cultural and 
linguistic domains. 

It is essential to highlight the socializing 
role played by Black women in colonial 
homes, coupled with the linguistic 
socialization process exercised by 
the ladino Africans within the slave 
community. Ladinos were those who 
soon learned to speak Portuguese through 

the irregular transmission of the ancient 
colonial Portuguese at the time and, 
therefore, participated in two socially 
and linguistically different communities, 
the casa-grande [masters] and the 
senzala [enslaved people]. Here, I use 
the binomial canonized through Gilberto 
Freyre’s homonym book. Since they were 

“bilingual,” they played the role of plotters, 
or messengers, as they could speak to a 
more significant number of listeners and 
influence them, adapting one language to 
the other and fostering the dissemination 
of linguistic phenomena among those who 
were not bilingual, the escravo novo and 
the escravo boçal, i.e., the newly arrived. 

Among the domestic enslaved people, 
the escravos de jó (Kimb. n)jó, of the 
house), of the well-known Brazilian round 
song, Black women, who had the roles 
of “Black mothers” and nannies, child 
caregivers, taught us that caçula is the 
youngest child of a family; they interacted 
and exercised their influence in their 
domestic and conservative environments, 
becoming part of the colonizers’ daily 
lives, participating in different situations. 
They influenced children’s behavior 
through their linguistic socialization 
process and psycho-social and dynamic 
mechanisms. A few examples are elements 
of their native diet, quiabo, maxixe, jiló, 
seasoned with azeite de dendê [palm 
oil]; symbolic components of their 
cultural and emotional universe, which 
they introduced through storytelling and 
lullabies, such as magical creatures (tutus, 

sambar [to do the samba]; while in class 
ka-, which corresponds to the diminutive 
form, we have ka.mundongo, rato pequeno 
[tiny mouse]; and in class ki-, of the 
augmentative form, we have ki.lombo, 
quilombo, [big village].

As for the West African languages, known 
as “Sudanese” languages, the most 
important ones in the slave trade were the 
languages ​​of the Ewe-Fon family, spoken 
in the Gulf of Benin, and the Yoruba 
language. Yoruba is a unique language, 
made up of a group of regional dialects 
concentrated in southwestern Nigeria (Ijexa, 
Oyo, Ife, Ondo, etc.) and in the ancient 
Kingdom of Ketu, in today’s Benin, where 
it is called “Nagô,” the name by which 
the Yoruba people became traditionally 
known in Brazil. As to Ewe-Fon, Mina-
Jeje in Brazil, it is a set of languages (Mina, 
Ewe, Gun, Fon, Mahi) that are much alike 
and spoken in Ghana, Togo, and Benin 
territories. Among these languages, it is 
vital to highlight the Fon language, the 
largest in numbers in the region, spoken 
by the Fon, or Dahomeyan, geographically 
concentrated in the central plateau of 
Abomey, the capital of the ancient Kingdom 
of Dahomey, in present-day Benin. After 
the beginning of the slave trade between 
Brazil and Africa, the first half of the 
16th century saw the convergence among 
Black-African languages​​, the archaic 
European Portuguese of Luís de Camões’s 
literature, and the Portuguese spoken by 
commoners aboard the caravels that sailed 
by seas never sailed before. The most 

direct consequence of that convergence 
was a change in the Portuguese language 
in the former South American colony in 
the 17th century. The change affected all 
Portuguese language constituents – its 
lexicon, semantics, prosody, syntax, 
and, quickly and profoundly, its spoken 
language. The result is that Brazil’s 
Portuguese acquired unique characteristics, 
which differentiate it from the Portuguese 
spoken in Portugal, mainly due to its 
rich elongated pronunciation of vowels 
that differs from Portugal’s shortening of 
vowels, which leads to the latter’s “hurried” 
articulation, thus erasing unstressed 
vowels, such as in *p`ssoa x pes.soa 
[person] and *m`nino x me.ni.no [boy]. 

Explaining the African component in this 
process is considering the participation 
of Black Africans as spoken characters in 
the unfolding of events while seeking to 
understand relevant socioeconomic and 
linguistic factors that, over four consecutive 
centuries, resulted in the interference of 
African languages in the ancient Portuguese 
language brought to Brazil. 

As background, the populational density 
of African people displaced for three 
centuries to replace Indigenous slave labor 
in Brazil: The estimated number ranges 
from four to five million. A total of 75% 
spoke languages of the Bantu family, 
which gave origin to a contingent of a 
Black and mixed-race population more 
prominent than the number of Portuguese 
people and other Europeans living in the 



218 219

mandus, boi da cara preta); expressions 
of affection (dengo, xodó, cafuné); beliefs 
and superstitions (o homem do saco); food 
habit prohibitions (do not eat hot fruit 
under the sun).

Underlying this process, one notices 
the social-linguistic performance of a 
generation of Afro-religious leaders who 
have survived all sorts of persecution 
and have an African-based religious 
language, which symbolically conveys 
ancestral values that are religious, ethical, 
aesthetical, and related to the integration 
and upward mobility within the group’s 
social-religious hierarchy, because it 
contains the greater notion of the secret of 
the cults. That so-called língua-de-santo 
[Afro-Brazilian language] is the current 
source of different African contributions 
to the lexicon that enrich Brazil’s 
Portuguese while, at the same time, today, 
Brazilian popular music is its primary 
means of dissemination, as many of its 
composers are members of Afro-religious 
communities. It was the case of Vinicius 
de Moraes and is currently the case of 
Caetano Veloso, Gilberto Gil, Gerônimo 
Santana, and many other equally great 
artists, such as those who were members 
of Afro Carnival Blocks, afoxés, and 
Carnival samba schools. A relevant 
example is the word axé (a Fon/Yoruba 
word). It is the sacred principle of each 
terreiro [a worship place] and used as a 
term equivalent to “so be it” in Christian 
liturgy or the common expression “good 
luck.” In Brazilian Portuguese, axé is a 

music genre that became internationally 
popular, like world music, and was 
produced in Bahia State by singer-
songwriter Luiz Caldas in the 1980s.

In the 19th century, during the urbanization 
process, which began in Brazil when 
the Portuguese royal family established 
residence in Rio de Janeiro, local ports 
were opened to foreign trade in 1808, 
required bringing the newly arrived African 
slave workforce to the young urban center, 
at a time when mixed race people and 
Brazil-born Africans were the majority of 
the population. It is important to note that 
they had already been born in Brazil, so 
they spoke Portuguese with a “Brazilian 
accent” as their mother tongue; therefore, 
they were more disconnected from nativist 
feelings towards Africa and open to the 
adoption and acceptance of European 
standards then in force. Current proof of 
the said fact is the sacred vestments of the 
festive ceremonies of the urban model 
of the Jeje-Nagô religious structure of 
the Candomblés of Bahia State that was 
organized at that time. These vestments are 
European-inspired flared skirts, lace fabrics, 
swords, crowns, and helmets.

Finally, with the end of the transatlantic 
slave trade to Brazil in 1856, until the 
official abolition of slavery in 1888, the 
domestic slave trade became more intense. 
Enslaved Black people, mainly of Bantu 
origin, were the majority in Northeast 
plantations and were taken to plantations 
in the South and the Southeast regions 

(later also occupied by Europeans and 
Asians); in the opposite direction, some 
went from the Center-West to explore 
the Amazon rainforest, where Indigenous 
peoples are predominant. Therefore, 
due to the geographical extension that 
human distribution reached, the Black, 
and mainly Bantu, people had constant 
presence in nearly all regions of the 
Brazilian territory under the colonial 
and slavery-based regime, proven by 
the presence of its multiple quilombos. 
(ANJOS, 2012).

Given the inevitable process of reciprocal 
cultural interference and resistance to 
it, Black Africans ended up imposing, 
subliminally, some of the most significant 
values ​​and expressive traits of their cultural 
and linguistic heritage on the forging of 
that emerging national society and the 
Brazilian language. However, in that 
social-historical context, each language or 
language group has interfered in its way. 
The Bantu interference is more profound 
and more extensive due to how long the 
Bantu people were in Brazil, where they 
were traditionally called Congo-Angola, 
and to the demographic density and 
geographic range achieved by its human 
distribution in Brazilian colonial territory.

The Bantu contributions, or bantuísmos, 
are associated with the slave regime 
(senzala [slave house], mucama [domestic 
enslaved young woman], banguê [a 
type of stretcher]). Most of them are 
entirely integrated into the Portuguese 

linguistic system, as other Brazilian 
Portuguese words derive from the same 
Bantu roots, thus demonstrating they are 
older (esmolambado, dengoso, sambista, 
xingamento, mangação, molequeira, 
caçulinha). In some cases, the Bantu 
word even replaces Portuguese words 
that have the same meaning: corcunda 
instead of giba [hump], molambo instead 
of trapo [rag], xingar instead of insultar 
[to insult], cochilar instead of dormitar 
[to nap], caçula instead of benjamim [the 
youngest child], bunda instead of rabo 
[buttock], marimbondo instead of vespa 
[wasp], carimbo instead of sinete [seal], 
cachaça instead of aguardente. Some of 
these words are documented in the 17th 
century literature, in the satirical works by 
Gregório de Matos e Guerra (1636-1696), 
a poet from Bahia. 

Besides the Bantu population strong 
presence in the colonial nuclei under 
development, there was the presence 
of Ewe-Fon peoples, whose number 
increased in the 18th century due to an 
increasing demand for slave workforce in 
the diamond and gold mines discovered 
in Minas Gerais, Goiás, and Bahia, in 
the Chapada Diamantina region, which 
co-occurred with tobacco growing and 
production in the Recôncavo Baiano 
region. Their presence in Vila Rica, 
today’s Ouro Preto, became so strong in 
that century that it even became common 
among the local enslaved people to speak 
an Ewe-Fon-based language, which was 
registered in 1731/41 by Antônio da Costa 



220 221

Peixoto in his book A obra nova da língua 
geral de mina, which was published only 
in 1945, in Lisbon. The said linguistic 
document is the most important one from 
slavery times in Brazil and was written 
to be used by the “landlords” as an 
instrument of domination, as the author 
himself confesses. 

On the other hand, the Ewe-Fon cultural 
contributions were responsible for setting 
up the Tambor de Mina religions in 
Maranhão State and the current religious 
structure of the Jeje-Nagô urban model 
of the Bahia State Candomblés. Some 
pieces of evidence are the ceremonial 
orchestra, which is comprised of the 
three atabaques [drums] rum, rumpi, 
and lé, and the idiophone gã; the barco 
(initiation group); the peji (altar); the 
runcó (initiation waiting room); the 
ajuntó (guardian); and the decá (initiation 
ceremony), established names adopted in 
terreiros [places of worship] whose Ewe-
Fon origin is undeniable.

At the end of the 18th century, the city of 
Salvador, then named Bahia, started to 
receive large and sequential groups of 
peoples from today’s Nigeria, because of 
inter-ethnical wars in the region. Among 
them was the Nagô-Yoruba presence, 
which was so big that the word Nagô in 
Bahia started indiscriminately referring 
to any individual or language of Black-
African origin in Brazil. At that time, Nina 
Rodrigues announced a “Nagô dialect” 
spoken by Bahia’s Black and mixed-race 

population, but he did not document it. Still, 
he defined it as “a degenerate patois from 
Portuguese and various African languages.” 
So, it was not Yoruba but an Afro-Brazilian 
way of speaking of Yoruba origin.

Due to a late introduction and the 
significant concentration of Yoruba 
speakers in the city of Bahia, the lexical 
contributions of the Yoruba language are 
more evident, mainly because they are 
easily identified for the religious aspects 
of their culture and the popularity of 
their Orishas in Brazil (Yemanja, Xango, 
Oxum, Oxossi, etc.). That is precisely why 
research on African cultures in Brazil has 
been based on the most prominent Nagô-
Ketu tradition Candomblés in Salvador 
– a Nagô-centric methodology that has 
been observed since Nina Rodrigues 
and developed the tendency to interpret 
African contributions in Brazil through a 
Yoruba lens even when they are not.

After three centuries during which Black 
Africans were in direct and permanent 
contact with the archaic Portuguese, 
which was imposed on them as a second 
language, the Brazilian Portuguese, 
considering it became distant from 
the standard European Portuguese, 
discounting a more delimited Indigenous 
matrix, is primarily the result of an 
implicit movement of Africanization of 
the Portuguese language and, on the other 
hand, of making these African languages 
influenced by Portuguese. In other words, 
the Brazilian vernacular Portuguese, 

which spattered into literary Portuguese, 
is the historical product of the confluence 
between the archaic Portuguese, spoken 
on the caravels and written in the canonic 
literature of Luís de Camões, and Black-
African languages​​, mainly from the Bantu 
family, during over three centuries of 
colonial regime in Brazil.

That linguistic interaction, enabled by 
favorable social-historical and cultural 
factors, was probably facilitated by 
the relative similarities between the 
linguistic structures of the ancient and 
regional European Portuguese and the 
Black-African languages, mostly Bantu. 
Among the said similarities, there is 
the seven oral vowel system seen in 
the Proto-Bantu (a, e, ê, i, o, ô, u) and 
the ideal syllabic structure with binary 
rhythm (CV.CV) (consonant vowel.
consonant vowel). In this case, one 
observes that the vocalic center of each 
syllable remains preserved, even when 
unstressed. The result is that all vowels 
are clearly pronounced, and no syllables 
end with a consonant. This casual but 
noticeable similarity probably enabled 
the prosodic type of vowel-based ancient 
Portuguese to continue in the Brazilian 
modality, thus distancing it from the 
Portuguese from Portugal, which has 
a consonantal pronunciation. So, since 
vowels are always the sound center of 
words, Brazilians, in different tones and 
rhythms from whatever region, talk as if 
singing. It is the case of, for instance, the 
Brazilian pronunciation of *pi.neu, *a.di.

vo.ga.do, *ri.ti.mo instead of “pneu, ad.vo.
ga.do, rít.mo” – the European Portuguese 
pronunciation.

Given that the Brazilian Portuguese is not 
an even group but a collective concept 
that may vary according to circumstances, 
regions, and social classes, the African 
contributions are more or less entirely 
integrated into its linguistic system 
according to social-cultural levels of 
languages. In contrast, both the ancient and 
regional Portuguese from Portugal, was, 
in a certain way, Africanized due to a long 
period of coexistence. The complaisance 
or resistance in the face of reciprocal 
interference is a social-cultural matter, 
and the levels of linguistic mix usually 
coincide, but not entirely, with the levels of 
biological mix that have occurred in Brazil, 
which is currently seen as the country 
with the world’s biggest Afro-descendant 
population outside Africa.

Therefore, if it is true that the language 
supports the identity space of the people 
who speak it and is part of its immaterial 
heritage, the said reality is a way to 
establish Brazil’s bio-social-cultural 
belonging as the product of intense and 
continuous physical contact and cultural 
exchange processes.

FOR FURTHER INFORMATION: 
CASTRO, Yeda Pessoa de. Camões 
com dendê: o português do Brasil e os 
falares afro-brasileiros. Rio de Janeiro: 
Topbooks Editora, 2022.



222 223

About: “African 
languages that 
make up Brazil”

Alexander Cobbinah
Linguist [USP.FFLCH] with reseach in  

“Non-indo-european languages”

This is the first exhibition at the Museu 
da Língua Portuguesa solely dedicated 
to the role played by and the legacy of 
African languages in Brazil’s linguistic 
and cultural development. Therefore, 
it addresses various language-related 
phenomena, such as artistic expressions 
and religious practices. Artists, scholars, 
Candomblé followers, and Black 
movement members have discussed the 
African continent and its cultural and 
linguistic richness in Brazil since the 
late 19th century. In academia, interest in 
Africa took place much more discreetly 
than expected, whereas other perspectives 
regarding Africa were motivated by 
curiosity or the search for Black identity. 

Over the last 20 years, the number of 
studies about Africa has increased rapidly 
and consistently as these topics gained 
more visibility in the public sphere and 
the media. As Brazil witnessed increasing 
Black rights activism and greater 
participation of Black Brazilians in the 
cultural, economic, and academic spheres, 

both issues emerged in the early 21st 
century. Scholars and activists intently 
fight for the re-evaluation of Africa and 
the place it occupies in shared narratives 
on Brazil’s history and identity while 
questioning the place Black people have 
in society and confronting the country’s 
racist past and present in the process.  
 
The exhibition occurs at a time when there 
is an increasing interest in the African 
continent. It also joins the critical and long-
time marginalized voices questioning the 
traditional views about Africa. 
Undoubtfully, after centuries of economic 
relations, deportations, and forced 
migration of millions of Africans to Brazil, 
the African continent plays a central role in 
the forging of Brazilian society and the 
course of its history at all levels, including 
material culture, practices, social 
organization, and, most definitely, the 
formation of Brazilian Portuguese. Even 
under the perspective of the myth of racial 
democracy, these facts are acknowledged 

– although begrudgingly and superficially 
– as African elements relegated to the status 
of “contribution” made to a predominantly 
Portuguese-European matrix. That stance 
is naturally coherent with the political 
ideologies and the social practices of 
Brazil’s ruling elites. As it was not possible 
to entirely ignore Africa, Africans, and 
their descendants, they had to be 
neutralized and marginalized both in 
narratives and in social and political 
spheres. After all, the alleged inferiority of 
Africa, its residents, and its cultures has 

been one of the explanations for the brutal 
enslavement and exploitation of Africa’s 
human and material resources for centuries. 
The said stance, at least implicitly, 
continued even after the abolition  
of slavery, when racist practices aiming  
to control and dominate Brazil’s Black 
population continued to be both covertly 
and openly adopted, with the new  
purpose of excluding them from political 
participation, social status, and  
economic wealth. 
 
Therefore, the discussion about Africa and 
its role in Brazil has been sensitive for two 
main reasons: On the one hand, there was a 
danger of encouraging Black Brazilians to 
pursue upward social mobility and active 
participation in society, paving the way for 
civil rights claims; on the other hand, there 
was the issue of avoiding a painful and 
difficult discussion about a violent and 
oppressive past and its reverberations in 
today’s Brazil and the vast inequalities 
between the country’s elites and the 
politically and economically marginalized 
populations, which are mostly Black.  
 
Although there has been some progress, 
such as laws ensuring the teaching of 
content related to Africa at all education 
levels, the public narrative, especially about 
African languages and their fundamental 
role in the formation of Brazilian 
Portuguese, is often still very superficial 
and addressed in a caricatural or folkloristic 
way. The role of African languages is 
usually reduced to a few lexical items, 

which frequently only refer to culinary 
words or terms related to entertainment 
(music, dance) and are removed from the 
cultural context in which they have 
meaning. There is no doubt these domains 
have evident African involvement. Still, it 
is essential to highlight that, conveniently, 
cooking and dancing are activities that have 
been done by Africans, or Afro-Brazilians, 
since slavery times. So, that perspective 
lacks other renowned and respected fields 
of knowledge, such as the arts or sciences, 
from which Black people were excluded 
even though their ancestors made huge 
contributions to them, such as architecture, 
mathematics, literary practices, botany, 
agriculture, mining, pharmacology, 
medicine, and many others.  
 
The exhibition’s objective is clearly not 
limited to conveying linguistic facts, 
either vocabulary items or grammar 
structures. So, the curators moved away 
from a Eurocentric, structuralist, and 
quite abstract view of language, which 
has prevailed in academia since Saussure, 
to adopt a broader perspective that 
enables considering language as a tool 
and social practice among many others, 
one that conveys not only information but 
fundamental concepts related to art, 
spirituality, and civilization. In the 
African continent, the use of language  
is deeply intertwined with social 
organization and religious practices. Aline 
Motta makes that evident through the 
display of adinkra symbols and various 
Bantu-languages proverbs in her large 



224 225

installation that brings together sound, 
projection, and printed material. The 
adinkras comprise a sophisticated 
representation system of the fundamental 
values of the Ashanti society – native to 
the region of modern-day Southern 
Ghana. In that system, each symbol 
represents core concepts, and many of 
them are associated with proverbs, which, 
in turn, operate as an acronym for an 
entire set of culturally relevant values, 
mindsets, and codes of conduct. In West 
Africa and other places on the continent, 
proverbs are an essential part of rhetorical 
strategies shared and used in both daily 
conversations and formal speeches. Their 
domain, specifically in the Ashanti 
civilization, is traditionally the domain of 
the so-called “linguists.” These linguists 
were professionals with dedicated training 
who operated as intermediaries between 
kings, chiefs, and other public authority 
representatives, and the general 
population. Proverbs and other rhetorical 
means reference shared cultural 
knowledge and indirectly criticize 
opponents, thus preserving their dignity 
and maintaining social harmony. 
 
The same certainly applies to the proverbs 
projected on the wall, printed in colored 
paper strips for visitors to take and 
accompanied by Bantu cultural symbols. 
That part of the exhibition invites us to 
consider that languages are more than the 
isolated words (lexis) that comprise them 
and even more than their grammar 
structures that govern the formation of 

words and sentences (morphology and 
syntax). The use of proverbs is in the 
interstice between language and culture, 
and it is a phenomenon linked to language 
in use. That raises the question of to what 
extent these African linguistic practices are 
implicit when one speaks Brazilian 
Portuguese. Indeed, enslaved Africans must 
have introduced and perpetuated discourse 
strategies and structures in the language 
imposed on them; i.e. their culture-drive 
use of language to talk about what was 
relevant to them in the manners they 
considered appropriate using symbolic 
practices, such as the adinkra system, and 
proverbs that encapsulate and convey 
world views and social and moral rules, as 
well as religious practices along with their 
specific linguistic conventions. That, in 
turn, opens new paths for researching and 
thinking about the interactions between 
European languages and African mindsets 
and indicates a shift towards language as a 
practice rather than solely a structure. 
 
The exhibition makes it clear that the 
African linguistic heritage in Brazil is 
fascinating not only to African Brazilians 
but also to all Brazilians. At the entrance, 
we see various words of African origin 
commonly used in Brazil. They are 
printed at the back of large mirrors 
surrounded by cowry shell chains. These 
words are well-known to and used by all 
Brazilian Portuguese speakers; they are 
part of Brazil’s basic vocabulary. The 
exhibition reinforces its overall relevant 
stance toward its exit. It displays drums 

together with a text by Lélia Gonzalez 
addressing the racialized linguistic stigma 
and the “pretuguês” [Black-Portuguese] 
concept. The excerpt, quoted in its entirety, 
makes it clear that Ms. Gonzalez defends 
the stance that all Brazilians speak 
pretuguês, as African people and African 
languages deeply forged the Brazilian 
Portuguese and its variants, spoken by all 
social classes. In another section, an entire 
wall displays testimonies by linguists and 
other researchers in the field of humanities. 
It gives voice to Portuguese speakers from 
Afro-Brazilian communities, such as 
quilombolas and Candomblé followers, as 
they talk about various issues related to 
the use of language, language variation, 
and the African heritage in Brazil. That 
section offers new horizons and 
inspiration to visitors who seek 
information beyond the mainstream 
narratives, shedding light on perspectives 
from the academia and in-depth additional 
information to more accessible exhibitions.  
 
I believe one must understand the 
exhibition African Languages that Make 
up Brazil within the context of two 
previous shows, which addressed 
European migrant languages and 
Indigenous languages. Those two exhibits 
reflected on marginalized language 
practices. This cycle directly questions 
the myth of Brazil being a monolingual 
territory, thus exposing the compulsory 
nature of the said monolingualism, which 
was reinforced and at times directly 
imposed through public policies crosscut 

by the discrimination of language 
practices that threatened the hegemony of 
the Portuguese language and the 
Portuguese-centered culture. The purpose 
of this exhibition and others is, on the one 
hand, educational, as it offers facts and 
information; and, on the other, highly 
political, as it intends to relocate the 
center of the official narrative, in this case, 
toward the African continent and re-write 
centuries of erasure and epistemicide. It 
reminds its visitors that African languages 
and language practices are central to 
Brazilian culture as part of an array of 
social practices. It is worth pointing out 
that the populations that used and 
disseminated these languages and 
practices have never been in the minority 
in this country, despite the more or less 
successful attempts of economic and 
political suppression. 
 
So, the exhibition is not a conclusion but 
a starting point for a discussion that had 
long waited to take place at a broader 
level in society, offering complex content 
to various visitors who might be in touch 
with the said reflections for the first time. 





228 229

2025 Museu 
Vale Apprentice 
Program

Inspired by the exhibition African 
Languages that Make up Brazil, hosted 
by Museu Vale in partnership with Museu 
da Língua Portuguesa, this edition of the 
Museu Vale Apprentice Program dedicates 
itself to investigating the depth of the 
African diaspora influence in Espírito 
Santo State. The course proposes to 
understand and make visible the African 
presence in different territories and cultural 
expressions in the state, recognizing 
their multiple languages that express the 
resistance of the Black population and 
their permanence through knowledge, 
belonging, and the practices transmitted 
from one generation to another. 
 
Based on this perspective, Museu Vale’s 
Educational Department has designed an 
educational curatorship that connects with 
the realities of 14 young people living in 
low-income neighborhoods of the Vitória 
metropolitan area, selected for the Program.  
 
The Program begins with a historical 
contextualization led by historian 
Marcus Vinicius Sant’Ana, who presents 
the Afro-diasporic expressions in Espírito 
Santo, which remain alive in quilombos 
and popular festivals, such as the ticumbi 

dance in São Mateus, the festival of São 
Benedito in Vitória, the congo and samba 
in the Vitória metropolitan area, and the 
Folia de Reis in Muqui and Mimoso. 
 
Afterwards, Professor Isabella Baltazar, 
a literary scholar specialist in literature, 
a curator, and a partner of Museu Vale, 
proposes a dialogue about the concept 
of curation. Using everyday examples, 
she expands the understanding of the 
term, connecting it to art curation and 
the multiple stages involved in creating 
an exhibition, from exhibition design to 
educational mediation. 
 
Contributing to the reflection on cultural 
management, Antônio Vitor, director 
of the Eliziário Rangel Cultural Center, 
discusses the importance of active, 
accessible cultural spaces that embrace 
diverse artistic languages – dance, 
cinema, literature, and visual arts – as 
tools for social transformation. 
 
Artist Luciano Feijão explores the 
dimension of artistic practice, bringing 
young people closer to his creative process 
and deconstructing myths surrounding 
art creation. Drawing on his repertoire 
of paintings, drawings, and illustrations, 
the artist shares research, references, and 
conceptual approaches, valuing critical 
thinking, autonomy, and creativity as 
foundations of contemporary art. 
 
Closing the Program, SENAC-ES, a 
longtime partner of Museu Vale, offers a 

technical training course led by Professor 
Elsimar Rosindo, who presents behind-
the-scenes insights into exhibition setup, 
including lighting, set design, carpentry, 
painting, and fine finishing. The instructor 
dynamically revisits some of Museu 
Vale’s over 59 exhibitions, highlighting 
the inventiveness and care that have 
marked the institution´s history. 
 
With over 160 students trained since 
its creation, the Museu Vale Apprentice 
Program reaffirms its commitment to artistic 
training and social transformation through 
art and museum education, disseminating 
knowledge and crafts that integrate the 
fields of culture and creative economy, and, 
this time, from a diasporic perspective.

About education 
as a route and a 
detour

Gleyce Kelly Heitor 
Art education specialist

1 Shokichi Takaki. Uma tarde na colina de Piratininga, 1966

Routes 
First held in 2024, at the Museu da Língua 
Portuguesa, in São Paulo, the exhibition 
African Languages ​​that Make up Brazil, 
curated by musician and philosopher 
Tiganá Santana, explores the Black African 
influences on the languages, vocabulary, 
and pronunciation of Brazilian Portuguese. 
As part of the Museu Vale’s Extramuros 
program in Vitória, the touring exhibition 
will arrive in the capital of Espírito Santo 
in 2025, housed at the monumental 
Palácio Anchieta.  
 
And what is the relevance of the place 
where the exhibition is held, for thinking 
about/doing education in the exhibition? 
 
The Palácio Anchieta safeguards essential 
elements that connect the past and the 
present. Among these elements, which 
inform us about language, education, and 
memory, we highlight a painting displayed 
in one of its corridors which depicts a Jesuit 
priest catechizing an Indigenous person1.  
 
They are evidence of how the building, 
which is strongly linked to the political 
and heritage identity of Espírito Santo 
and is currently the seat of the state 
government and a museum open to the 
public, was, at its foundation in the 16th 
century, dedicated to Jesuit education  
(A TRIBUNA, 2011), in which language, 
in addition to being an important 
element of catechization, was a device 
for control and cultural assimilation. 



230 231

In this building, where colonizers used 
to teach their language, we now have a 
season of celebration and learning about 
languages ​​that resisted the cultural erasure 
imposed by the colonial project. And, 
therefore, thinking about education in the 
exhibition African Languages ​​that Make 
up Brazil calls for critical reflection on the 
intersections between past and present, as 
well as on the temporary convergence of 
these two narratives at the Palácio Anchieta.  
 
What stories are our daily lives 
made of? 
The journeys that brought African 
languages ​​to Brazil left marks of violence 
and, at the same time, persistence. Amid 
forced routes and invented detours, 
these Black African languages –Yoruba, 
Kikongo, Ewe, Bantu – are housed in our 
gestures, music, prayers, food, and bodies. 
They endure as threads of continuity 
between what’s visible and what’s 
invisible, the past and the present.  
 
It was from this perspective that we 
conceived “Routes and Detours” as 
an educational experience within the 
exhibition. The proposal is a research 
laboratory on teaching and learning that 
converges with the curatorial project by 
understanding that language is a territory 
of existence and invention. 
 
In his curatorial project, Tiganá Santana 
emphasizes that African languages ​​are 

2 Carla Santos is an educator at Museu Vale. Her account was collected  
during the mediator training on September 12, 2025.

not “foreign,” but rather deeply rooted in 
Brazil’s cultural and linguistic formation 
– present in our everyday lexicon and 
aesthetic sensibilities. Therefore, speaking, 
composing, or thinking about them affirms 
an aesthetic and political dimension that 
reclaims marginalized heritage. 
 
This is why the exhibition highlights 
the role of African languages ​​in the 
forging of our orality, writing, musicality, 
and cosmologies; and how, in Brazil, 
Portuguese language is crosscut, 
tensioned, and recreated by sounds, 
rhythms and meanings originating from 
African peoples in the diaspora who, 
even subjected to colonial violence, 
played a central role in the constitution 
of what later Lélia Gonzalez renamed 
“Pretuguês” (2020). Therefore, language 
cannot be seen only as a communication 
code, but rather as a body, a territory, and 
a living archive.  
 
This brings us to the insight/careful thinking 
by educator Carla Santos2, who, when we 
were preparing to work at the exhibition, 
addressed the risk that, despite being deeply 
present in our daily lives, in the words we 
say without knowing where they have come 
from, in the food we prepare, in the ways 
we celebrate and pray, African heritage 
remain absent from our history.  
 
This is where we recognize that education 
plays a central role in enabling us to learn 

to see, hear, and feel what has always 
been here, yet which we have been 
taught to forget. And we emphasize that, 
from this perspective, the educational 
program is not limited to interpreting the 
exhibition, but rather it aims to extend its 
meanings, creating collective pathways 
that help us establish new relationships 
with our language.  
 
That is why we evoke the idea of ​​“Routes 
and Detours” – to conceive education  
as an experience of creation and research, 
as a living practice, which is constructed 
together with educators and audiences, 
as a space for listening where art and 
teaching practice are not separate fields but 
languages ​​that contribute to each other. 
 
 
Detours 
We therefore organized our way of thinking 
and mobilizing audiences to experience 
the exhibition along four axes – “Routes,” 
“Speaking with the Body,” “Listening,” and 
“Detours” –, which are not fixed categories 
but paths of approach. Based on them, we 
developed generative questions to broaden 
dialogue, both with the works and with the 
ideas that constitute the exhibition.

What memories can a word carry? 
This is the question we asked in “Routes” 
and from which we seek to promote 
encounters with languages ​​as living 
memory, capable of revealing spiritual 

3 Maria Luiza Galacha is an educator for the exhibition African Languages ​​that Make up Brazil. Her quote 
comes from a written account shared with us during the mediator training on September 12, 2025.

and community heritage, reminding us 
that each word is also an offering and a 
call to belonging. 
 
How does the body speak when words 
are silent? 
This sentence guides the axis of 
“Speaking with the Body” and draws 
attention to the physicality of language 
and to our impulse of trying “to discover 
the intention hidden in a gaze,” as 
educator Maria Galacha3 writes.  
 
Toward the pursuit of gesture, breath, 
rhythm, and silence as knowledge. To 
connecting ourselves with bell hooks 
(1994), who affirms the body as a 
place of knowledge, in which language 
vibrates beyond words, opening passages 
between feeling and thinking. The body 
speaks, translates, invents, and teaches 
us to relearn the world through our skin, 
through our breath, through the drums. 
 
How do everyday sounds hold stories? 
It’s a question that highlights the role 
of “Listening” and draws attention to 
language as sound, frequency, and music 
of the world. It also highlights the need 
to exercise our ears, create pathways, and 
record the sounds that inhabit us.  
 
Listening is about giving space; it is 
about recognizing that there are worlds 
that only reveal themselves in the time 
we give attention. 



232 233

What world is born when we name 
things or invent words? 
This sentence, in turn, guides the 
idea of ​​“Detours” and engages with 
Édouard Glissant (1990), for whom 
language is the place where what 
imagination resists. This axis is therefore 
dedicated to poetic invention, writing, 
calligraphy, translation, and our ability 
to name what’s new and what does not 
exist. It is dedicated to the field of play 
and freedom, where language reinvents 
itself, creating margins and escapes from 
colonial rule. By detouring, we make 
other routes of meaning, other ways of 
speaking and existing. 
 
These axes guide us in the project’s 
internal and public training sessions. 
Based on them, together with the 
mediation teams, we have created 
mechanisms to activate the exhibition as 
a laboratory for reflection on teaching, 
where each work can serve as a starting 
point for collective thinking experiments. 
A space for exchange and co-authorship, 
where the exhibition also becomes a place 
for research, meeting, and imagination. 
 
“Routes and Detours” is, therefore,  
about teaching in motion. A space  
where language, body, and territory 
intersect and reinvent themselves, 
reminding us that educating is 
also learning to detour from what’s 
established, linear, and predictable.  
With each crossing, we reaffirm 
education as a gesture of permanence 

and reinvention, a way to highlight what 
colonialism has silenced. 
 
Here, educating is detouring from single 
versions of the world, allowing oneself 
to learn from the margins, from what 
resists and insists. It is recognizing, as 
Leda Maria Martins (1997) teaches us, 
that time is not linear, but rediscovered. 
So, to educate is to remember and 
reinvent at the same time, to make 
language a territory of freedom, where 
the Brazil that inhabits us can finally 
express itself in its multiple voices.

References 
A TRIBUNA. “Palácio Anchieta: 450 anos  
de história”. Suplemento Especial, 1 ago. 2011. 
Disponível em: http://biblioteca.ijsn.es.gov. 
br/ConteudoDigital/20160920_aj11501_
patrimoniohistrico_palacioanchieta.pdf.  
Last access on Sept. 15, 2025.

GLISSANT, Édouard. Poética da Relação. 
 Rio de Janeiro: Ed. 34, 1990.

GONZALEZ, Lélia. [1979] “A mulher negra 
na sociedade brasileira”. In: 

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo  
afro-latino-americano: ensaios, intervenções  
e diálogos. RIOS, Flávia; LIMA, Márcia 
(orgs.) Rio de Janeiro: Zahar, 2020, p.49-64.

HOOKS, bell. Ensinando a Transgredir:  
a Educação como Prática da Liberdade.  
São Paulo: WMF Martins Fontes, 1994.

MARTINS, Leda Maria. Afrografias 
da Memória: o Reinado do Rosário e a 
Reinvenção do Tempo. Belo Horizonte:  
Mazza Edições, 1997. 
 
SANTANA, Tiganá. “Línguas Africanas  
que Fazem o Brasil” (curatorial text).  
Museu Vale, 2025.

African Languages ​​
that Make up 
Brazil: possible 
meanings for the 
exhibition design 

Stella Tennenbaum
Exhibition design author

 
In October 2023, Tiganá Santana invited 
me to conceive the exhibition design for the 
Museu  da Língua Portuguesa’s upcoming 
temporary exhibition, which was still 
unnamed at the time. He sent me a text that 
already contained the entire exhibition, 
describing the desires and sensations the 
space should evoke.  

Throughout the process, I kept in mind the 
request to carefully consider each piece of 
the exhibition. I understood that the project 
was not only about a language but about 
types of languages: everything placed in the 
space has meaning. The colors, the supports, 
the shapes, the materials, the focus, they 
all have meaning. So, the exhibition route 
operates as a process of literacy in African 
languages – ever-present, yet rarely 
recognized, in our lives– , teaching us the 
lesson that the adinkra symbols found on 
railings and building facades throughout 
Brazil carry meaning, just as cowry shells, 
kola nuts, and bead necklaces. 
 
When the possibility of touring the 
exhibition to Vitória emerged, we realized 
we had to rethink it to connect with the new 
space and its surroundings. Artists from 
Espírito Santo were expected to engage with 
the artists already present in the exhibition. 
In addition, the new space posed several 
issues, such as a historic building with a 
prominent architecture, the presence of 
natural light in the exhibition area, and the 
impossibility of reproducing the solution 
used in São Paulo of hanging the works, 
nearly contrasting with the previous space, 
which, despite also being a historic building, 
has a neutral exhibition room. 
 
The main architectural gesture for the 
Anchieta Palace exhibition was to move 
the entrance to the naturally lit area, making 
the word installation brighter and better 
lit, against a yellow backdrop – a color 
introduced in the new exhibition setup. 



234 235

Since it wasn’t possible to hang the words, 
the cowry shells, and the bead necklaces 
from the ceiling, we used structures 
designed by Lina Bo Bardi as a reference 
to develop the support for the words, now 
embroidered, and a grid for hanging the 
cowries, braids, and bead necklaces, which 
also serves as a connecting element between 
the outdoor and indoor areas.  
In Vitória, the written words intertwine 
with the meanings expressed by the 
adinkra symbols on the back wall. 
Just as the curated photos, which 
convey different meanings through the 
representation of braids, turbans, prints, 
and railings, they are in dialogue with 
Rebeca  Carapiá’s work, written in the 
space. At this point, the circulation 
bifurcates: on one side, an interactive 
room; on the other, a corridor designed to 
filter light and house Aline  Motta’s work, 
projected onto the floor and walls.  
The corridor thus proposes contact 
between the artists already present in the 
São Paulo exhibition and artists from 
Espírito Santo. Castiel Vitorino Brasileiro, 
Natan Dias, and Jaíne Muniz engage 
with the collaborative work of Rebeca 
Carapiá, Aline Motta, and Tiganá Santana, 
a gesture made possible by the tour, which 
attributes new meanings for audience 
interpretation. 

One more brick 
in the Black 
aesthetics in 
contemporary 
design 
 
Oga Mendonça 
and Daniel Brito 
Graphic design authors

 
The challenge was to create an identity 
that, at first glance, would connect with 
the exhibition’s works and evoke African 
imagery among visitors to Museu da 
Língua Portuguesa – the proposal  
aimed to be attractive, thought-
provoking, and unmistakable. 
 
When we received the invitation  
to design African Languages ​​that Make 
up Brazil, São Paulo was experiencing 
a fertile period for Black culture, with 
exhibitions, shows, and events  
celebrating this diverse heritage. A Black 
aesthetic already exists in contemporary 
Brazilian design – symbols, signs,  
and colors that evoke African  
and Afro-Brazilian cultures. Within  
this context, the challenge was to stand 
out without losing touch with this  
visual universe. 

When designing the exhibition’s tour 
in Vitória, we have maintained our 
pursuit of originality and integration 
with the exhibition space and previous 
exhibitions at Museu Vale. The focus 
was on adapting communication to local 
specificities, avoiding repetition. 
 
The concept stems from the recognition that 
languages ​​fundamental to the formation of 
Portuguese in Brazil – such as Kikongo, 
Kimbundu, Umbundu, Yoruba, Mina, and 
Ewe-Fon – began a profound process of 
intertwining and overlapping during the 
Black Atlantic crossing. This idea guided 
the entire visual construction. 
 
The red color was adopted as the central 
hue, evoking memories of the diaspora 
and the scars of colonialism. Based on 
it, we created an original symbol – our 
own adinkra – inspired by cowrie shells, 
capable of conveying these concepts 
concisely and sensitively. 
 
One of the supplementary images is the 
graphic representation of the cowrie 
shell curtain that welcomes visitors 
at the beginning of the exhibition. 
This representation has become a 
permanent feature of the exhibition 
design, condensing its symbolic and 
visual power. The image of the curtain 
alternates with our adinkra in the 
exhibition’s communication materials. 
 
In the Vitória setup, the exhibition 
received new layers: the presence of local 

artists, the addition of the yellow  
color, and the existence of an entirely 
white room, which expanded the  
dialogue with the space and made  
the show even more vibrant. 

 

Transformative 
accessibility
  
Amanda Freitas and 
Viviane Sarraf 
Accessibility consultants 
 
 
Committed to the inclusion of people 
with disabilities, the Museu Vale relied 
on Museus Acessíveis advisory services 
to include in the exhibition African 
Languages ​​that Make up Brazil a set of 
accessibility resources that enhance the 
experience for all audiences, with an 
emphasis on accessibility for people who 
are blind or have low vision. 

For this audience, the resources offered 
in the exhibition are essential to ensure 
an accessible and fully appreciated 
experience. Right at the entrance, a tactile 
map shows the location of resources and 



236 237

guides the tour. Integrated with this is 
a QR Code offering audio description 
content, which translates images into 
words and allows materials, works,  
and curatorial concepts to be understood 
sensitively and objectively, as well  
as a Brazilian sign language video,  
which improves communication with 
 the deaf community. 

Throughout the exhibition, visitors find 
two-dimensional tactile panels of two 
photographs, which translate visual 
compositions into high relief and textural 
variations. So, shapes, contours, and 
framing can be appreciated through 
touch, creating a material interpretation 
of the image. 

The exhibition’s texts and labels are also 
available in voice-over format, making 
their interpretation easier for those who 
prefer to listen to it. A Braille notebook, 
printed in ink and enlarged font, was 
also produced; it contains a glossary 
of the words featured in the exhibition, 
ensuring different reading formats and 
independent access to the information. In 
keeping with the repertoires that inspire 
the exhibition, the setup also includes a 
plate with embossed adinkra symbols and 
a Braille label, highlighting writings in 
African languages in Brazil and enabling 
a sensitive, tactile approach  
to these symbols.

Accessibility in exhibitions is part of 
the cultural experience, not an add-on. 

When integrated from the design stage, 
it improves access quality, enables 
clearer mediation, and results in richer 
interpretation for all audiences.
African Languages that Make up Brazil 
reaffirms this commitment and offers 
autonomy, safety, and understanding to 
visitors, celebrating diversity and different 
ways of perceiving and taking part in 
culture, so that accessible experiences be 
the norm rather than the exception.



238 239



240 241

Museu da Língua 
Portuguesa 
[Portuguese Language 
Museum]

Diretora Executiva  
[Executive Director]
Renata Vieira da Motta

Diretora Administrativa  
�e Financeira  
[Administrative and  
Financial Director]
Vitória Boldrin

Diretora Técnica 
[Technical Director]
Roberta Saraiva Coutinho� 
Lucas Borges  
(Assessor Técnico /  
Technical Advisor)
Naiah Mendonça  
(Asst. de Diretoria Executiva /
Executive Assistant) 
 
Curadora Especial  
[Special Curator]
Isa Grinspum Ferraz

Assessoria Museológica 
[Museological Advisory]
Vilma Campos  
(Assessora de Museologia/ 
Museology Advisor)
Carolina Rocha, Michael  
Argento �e Ramon Vieira 
(Assessora/es Técnica/os  
– Technical Advisors)
Karina Macedo (Produtora 
Editorial / Technical Advisors)

Núcleo de Articulação Social 
[Social Articulation Department]
Evelyn Ariane Lauro 
(Coordenadora / Coordinator)
Ariel Oliveira� 
(Articuladora Social / Social 
Articulator)
Jade Oliveira  
(Aprendiz / Apprentice)

Núcleo de Comunicação 
[Communications Department] 
Renata Beltrão  
(Coordenadora / Coordinator)
Alan de Faria � 
(Assessor de Imprensa /  
Press Officer)

Felipe Cruz �e Simone Hozawa � 
(Analistas de Comunicação / 
Communication Analysts)
Millena Holanda (Designer)
Domênica Luciano  
(Estagiária / Intern)

Núcleo de Desenvolvimento 
Institucional  
[Institutional Development 
Department]
Carolina Bianchi  
(Coordenadora / Coordinator)
Ariana Marassi  
(Supervisora / Supervisor) 
Carolina Gomes, Flavia Macedo 
e Mariana de Andrade  
(Técnicas / Technicians)
Monica Souza 
(Assistente �de Relações 
Institucionais / Institutional 
Relations Assistant)

Núcleo de Exposições � 
e Programa Cultural 
[Exhibitions and Cultural  
Program Department]
Fernando Gallo  
(Coordenador / Coordinator)
Dara Roberto, Letícia Leal,  
Lucas Michelani e Yan Guilherme 
(Produtoras/es – Producers)

Núcleo de Gestão 
Administrativa e Financeira 
[Administrative and Financial 
Management Department]
Sueli de Cássia Borges 
(Coordenadora / Coordinator)
Carlos Odilon, Cintia Yuri, 
Giovanna Lanfranchi,  
Leila Garcez, Leonardo Costa, 
Luciana Amorim, Miguel Ramos � 
e Rafael Iesposti  
(Analistas / Analysts)
Piter Torres  
(Supervisor de Bilheteria / 
Ticketing Supervisor)
Brena Bonoto, Igor Santos,  
Kauê Queiroz, Giovana  
Meireles e Sabrina Martins 
(Bilheteiras/os – Ticketing Agents)
Isabella Veríssimo  
(Recepcionista / Receptionist) 

Núcleo de Gestão �de Recursos 
Humanos [Human Resources 
Department]

Paulo Silva  
(Coordenador /Coordinator)
Karolina Ferreira  
(Supervisora/ Supervisor)
Andreza Lima, Joseane  
Barbosa, Sergio Lourenço  
e Thalyta Ramos (Analistas / 
Analysts)
Lucas Garcia 
(Aprendiz / Apprentice)

Núcleo de Operações � 
e Infraestrutura  
[Operations and Infrastructure 
Department]
Luis Marcatto � 
(Coordenador /Coordinator )
Marcelo Reis  
(Assistente de Coordenação / 
Coordination Assistant)
Anderson Dias  
(Assistente de Serviços 
Operacionais / Operational 
Services Assistant)
Raphael Vasconcelos Silva 
(Assistente Administrativo / 
Administrative Assistant)
Everton Ivanoff, Levi Guimarães  
e Sidiney Santos 
(Auxiliares �de Serviços de 
Manutenção / Maintenance 
Assistants)

Núcleo de Tecnologia 
[Technology Department]
Felipe Macchiaverni 
(Coordenador / Coordinator)
Anderson Almeida,  
David Vieira da Costa,  
Lucas Fonseca e Luciano Ornelas 
(Analistas / Analysts)

Núcleo do Centro � 
de Referência 
[Reference Center Department]
Camila Aderaldo  
(Coordenadora / Coordinator)
Luiza Magalhães  
(Supervisora / Supervisor)
Cecilia Farias  
(Researcher /Pesquisadora) 
Amanda Siqueira  
e Leonardo Arouca  
(Técnica/o em Documentação – 
Documentation Technician) 
Janaina Lopes  
(Assistente de Documentação / 
Documentation Assistant)

Governo do Estado  
do Espírito Santo 
[Government of the  
State of Espírito Santo]

Governador [Governor]
José Renato Casagrande

Vice-Governador  
[Vice Governor]
Ricardo Ferraço

Secretário de Estado � 
da Cultura  
[State Secretary of Culture]
Fabricio Noronha Fernandes

Subsecretária de 
Políticas Culturais  
[Undersecretary of  
Cultural Policies]
Carolina Ruas Palomares

Secretário de Estado  
�do Governo  
[State Secretary of Government]
Maria Emanuela Pedroso

Secretário de Estado �da 
Educação [State Secretary  
of Education]
Vitor Amorim de Ângelo

Gestora Espaço Cultural 
Palácio Anchieta [Manager, 
Palácio Anchieta Cultural Space]
Áurea Lígia Miranda Bernardi

Coordenadora da Equipe de 
Mediação do Palácio Anchieta 
[Coordinator, Palácio Anchieta 
Mediation Team]
Leidyane Mattos Endlich Vedava

Mediadores [Mediators]
Alexandre Marin Rocha, Fabiana 
Lins Neres, Gabriel Gonçalves 
Rocha, Greicy Kelly Teixeira dos 
Santos, Juliano Gomes, Marcela 
da Silva Ferreira, Rafaela Oliveira 
Areal, Layane Cristina Martins 
Marques, Luan Daniel Coelho 
Soares, Flavia Francisca de 
Souza, Marilia Santos Pereira, 
Pedro Santos Pavioti Vicentin, 
Patrícia, Archangelo Titonelli, 
Raoni Iarin Cortez da Silva, 
Wesley Frigem Eugênio Santos

Vale

Conheça as lideranças Vale

Instituto Cultural Vale 
[Vale Cultural Institute]

Diretor Presidente  
[President Director / CEO]
Hugo Barreto

Diretoria Executiva  
[Executive Board]
Luciana Gondim
Gisela Rosa

Patrocínios  
[Sponsorships]
Marize Mattos

Desenvolvimento Institucional 
[Institutional Development]
Flávia Dratovsky

Museu Vale  
[Vale Museum]

Direção  
[Direction]
Claudia Afonso

Administrativo e Financeiro 
[Administrative and  
Financial Department] 
Noyla Nakibar, Fagner Chaves, 
Bárbara Milânio

Comunicação  
[Communications] 
Tereza Dantas

Produção [Production] 
Diester Fernandes,  
Ludiane Rodrigues

Assistência de Produção 
[Production Assistant] 
André Leão

Supervisão do Programa 
Educativo 
[Educational Program Supervisor]
Hellen Lugon
 
Educadores  
[Educators] 
Ana Luiza Pio, Carla Santos, 
Gleicimar Marques, Jonathan 
Schmidel, Joelma Marques, 
Kleiton Rosa, Rafaela Ribeiro

Estagiária do  
Programa Educativo  
[Intern, Educational Program]
Joanna Queiroz

Estagiária de Produção 
[Production Intern]
Nicole Oliveira

Estagiária Administrativo � 
e Financeiro  
[Administrative and  
Financial Intern]
Maria Gabriela Pizzaia



242 243

Núcleo Educativo 
[Educational Department]
Tatiana Waldman  
(Coordenadora / Coordinator)
Guilherme Santos� 
(Assistente de Coordenação / 
Coordination Assistant)
Edson Ignácio 
(Assist. de Formação e Conteúdo / 
Training and Content Assistant)
André Almeida � 
(Supervisor do Educativo / 
Education Supervisor)
Leticia Garcia 
(Assistente Administrativo / 
Administrative Assistant)

Aline Pereira, Aline Paucara, 
Amanda Amaral, Anaily Sequera, 
Anderson Shimamoto, Daniela 
Lima, Ellen Silva, Ingrid dos Anjos, 
João Paulo Amorim, Mylena 
Carvalho, Sabrina Rocha,  
Sidney Zonatto, Telma Santos, 
Vanessa Oliveira e Vinebaldo 
Aleixo (Educadoras/es – 
Educators)

Akill Evangelista, Ana Oliveira, 
Andreen Silva, Anna Romão, 
Beatriz Troncone, Felipe Alencar, 
Frida Cordova, Davi Farias, 
Felipe Henrique Alves,  
Giane Andrade, Giovanna 
Araujo, Igor Feitosa, Janaina 
Santos, Jaqueline Reis, Jaz 
Hausf, Jeferson Santos, Jordana 
Oliveira, Kauê Pontes, Laura 
Santos, Leonardo Salvaterra, 
Luzia Santos, Marcelo Gomes, 
Nicole Furtado, Paula Muecálica, 
Paula Santos, Renata Souza 
Pascoal, Regina Santos,  
Sabrina Carvalho, Tatiane Silva � 
e Vinicius Almeida.  
(Orientadoras/es – Instructors)

Conselho de Administração 
[Board of Directors]
Dalton Pastore Junior 
(Presidente / President)� 
Matheus Gregorini Costa 
(Vice-presidente / Vice President)
Esmeralda Vailati Negrão 
Fernando José De Almeida
Francisco Vidal Luna
Gustavo Normanton Delbin

Haim Franco
Julia Paccanaro Rosa
Larissa Torres Graça
Luiz Laurent Bloch
Marina de Mello e Souza 
Nelson Savioli
Silvia Alice Antibas
Thalyta Ramos Leite da Silva

Conselho Fiscal 
[Fiscal Council]
André de Araújo Souza 
(Presidente / President)
Raul Antonio Correa da Silva
Vicente de Paula de Oliveira

Conselho Consultivo 
[Advisory Board]
Antônio Goulart dos Reis
Caio Luiz Cibella de Carvalho
Carlos Antonio Luque
Carlos Augusto Barros
Clara de Assunção Azevedo
Elizabeth Ponte de Freitas
Felipe Artur Pie Abib Andery
Hélio de Seixas Guimarães
Ligia Ferreira
Marcos Ribeiro de Mendonça
Maria Luiza de Souza Dias
Mauro da Silva
Ophir Toledo
Waltely de Oliveira Longo 

 
 
 
 

Línguas africanas �que 
fazem o Brasil – Itinerância 
Espírito Santo [Exhibition 
“African Languages that 
Make up Brazil – Espírito 
Santo Itinerancy”]

Coordenação geral  
[General Coordination]
Claudia Afonso

Curador  
[Curator]
Tiganá Santana

Assistente de Curadoria 
[Curatorial Assistant]
Mayara Carvalho

Pesquisa Iconográfica  
e Textual [Iconographic and 
Textual Research]
Juliana de Arruda Sampaio

Pesquisa Linguística,
Textual e Tradução 
[Linguistic, Textual and 
Translation Research]
Niyi Tokunbo Mon’a-Nzambi

Textos da Exposição  
[Exhibition texts] 
Tiganá Santana, Juliana de 
Arruda Sampaio, Niyi Tokunbo 
Mon’a-Nzambi, Mayara Carvalho

Consultoria  
[Consultancy]
Yeda Pessoa de Castro

Expografia  
[Exhibition Design]
Stella Tennenbaum

Arquitetos  
[Architects]
Maristella Pinheiro  
e Matheus Perelmutter

Produção Executiva  
[Executive Production]
Automatica
Coordenação  
[Coordination] 
Luiza Mello, Mariana  
Schincariol de Mello e 
 Marisa S. Mello

Equipe [Team]  
Amauri Batista, Geane Lino, 
Lucas Alberto, Paulino Costa Neto 
e Rebeca Souza
 
Produção Local  
[Local Production]
Rauena Gouvêa Servare

Arte-educadora  
[Art Educator]  
Gleyce Kelly Heitor

Mediadoras  
[Mediators]
Ingrid Rangel, Livia Gegenheimer 
Gouvêa, Maria Luíza Galacha  
 
Design / Comunicação Visual 
[Design / Visual Communication]
Oga Mendonça, Daniel Brito, 
Geovana Martinez

Assessoria de Imprensa 
[Press Advisory] 
Arte Brasileiros
LR Comunicação
Carla Nascimento (Vale)

Consultoria Audiovisual 
[Audiovisual Consultancy]
Marcos Santos

Desenho sonoro,  
gravação e mixagem  
[Sound Design,  
Recording and Mixing]
André Magalhães

Projeto de Iluminação 
[Lighting Design]
Vitor Lorenção Iluminação � 
e projetos

Acessibilidade 
[Accessibility]
Museus Acessíveis

Concepção original  
para Sala Interativa 
[Original Concept for  
Interactive Room] Jarbas  
Jácome e Fernando Rabelo 
 
Sala Interativa Itinerância 
[Interactive Room Itinerancy]
Glauber Vianna

Locação e instalação de 
equipamentos audiovisuais 
[Rental and Installation of 
Audiovisual Equipment]
Moola
Maxi Áudio, Luz, Imagem
 
Impressão de Provérbios 
[Printing of Proverbs]
Coktail gráfica e editora

Revisão e Tradução 
[Editing and Translation]
Versio Tradução e Interpretação,
Duda Costa, Paul Webb

Tradução para o Iorubá
[Yoruba Translation]  
Felix Omidire

Produção Audiovisual 
documentário ‘Cafundó’ 
[Audiovisual Production – 
Documentary “Cafundó”]
Ago+media
Direção e argumento 
[Direction and Script]
Juliana de Arruda Sampaio
Montagem e Câmera 
[Editing and Camera]
Richner Allan
Produção Geral 
[General Production]
Giulia Lapetina
Drone e Assistente �de 
Fotografia 
[Drone Operator  
and Photography Assistant]
Thiago Carvalho
Técnico de Som Direto 
[Sound Technician]
Caio Tupã
Assistência de Set  
e Fotos Making off  
[Set and Behind-the-Scenes 
Assistant]
Anna Carolina Bueno 
 
Produção Audiovisual 
documentário ‘Línguas 
africanas no Espírito Santo’ 
[Audiovisual Production – 
Documentary “African languages 
in Espírito Santo”] 
Concepção [Concept] 
Claudia Afonso e Isabella 
Baltazar  

Roteiro [Script] 
Isabella Baltazar  
Direção [Direction] 
Claudia Afonso e Matheus 
Noronha 
Captação [Cinematography] 
Elizabeth Thiel
Edição [Editing] 
Matheus Diniz e Nina Avancini
Participação [Participants] 
Débora Araujo e Osvaldo Martins 

Articulação com Território 
Paisagem Sonora ‘Palavras’ 
[Territorial Coordination – Sound 
Landscape “Words”]
Bom Retiro é o Mundo
Cenotécnica [Scenography]
AG cenografia

Montagem Fina  
[Final Assembly]
Lucas Oliveira Andrade
Sidney Porphirio de Almeida 
Junior

Impressão em Serigrafia 
[Screen Printing]
Ateliê Dragão

Impressão Fine Art  
[Fine Art Printing]
WePrint! Fine Art�Vitória Fine Art

Sinalização  
[Signage]
Souto comunicação cenográfica

Transporte  
[Transport]
Valentim Transportes
 
Seguro  
[Insurance]
Howden

Serviços Emergências 
[Emergency Services]
Anderson Chagas (Vale), 
Priscila Rodrigues Veloso (Vale)

Museologia  
[Museology]
Lorena Luanda, 
Mariane Tomi Sato,  
Felipe Brito, Flaviana  
Fernandes Torres



244 245

Artistas  
[Artists]
Aline Motta, Castiel Vitorino 
Brasileiro, Clementina �de Jesus, 
Daniel Brito, �Eustáquio Neves, 
Goya Lopes, Ilú Obá de Min, Jaíne 
Muniz,� J. Cunha, Joel Yamaji, 
Letieres Leite, Lorenzo Dow Turner, 
Luiz Poeira, Marina Quintanilha, 
Mário de Andrade, Natan Dias, 
Oga Mendonça, Orkestra 
Rumpilezz, Rafael Galante, 
Rebeca Carapiá, �Rick Rodrigues
 
Fotógrafos  
[Photographers]
Adeloyá OjúBará, Adenor 
Gondim, Amanda Tropicana, 
Antonello Veneri, Bartira Lôbo 
e Pinheiro, Diogo de Andrade, 
Edgar Rocha, Helen Salomão, 
Chef João Victor Gomes, 
Juh Almeida, Lázaro Roberto, 
Pablo Monteiro

Compositores [Composers]
Abigail Moura, Batatinha, 
Carlinhos Brown, Caetano 
�Veloso, Chico Buarque �de 
Hollanda Djavan, Dona Ivone 
Lara, Dorival Caymmi,  
Gastão Vianna, Gilberto Gil, 
Geraldo Filme, Gerônimo,  
Ildásio Tavares, Martinho da 
Vila, Mauro Mateus dos Santos – 
Sabotage, Pixinguinha, Toquinho, 
�Vinícius de Moraes 

Editoras  
[Publishers]
“Biscate” de Chico Buarque � 
de Hollanda
100% © Marola edições Musicais 
Ltda. Todos os direitos reservados
 
“Luz” de Djavan
© 100% Luanda Edições Musicais 
Ltda. Todos os direitos reservados

“A Preta do Acarajé”  
de Dorival Caymmi
© copyright 1963 by Mangione, 
Filhos & Cia Ltda 

“Yaô” de Pixinguinha
© copyright 1963 by Mangione, 
Filhos & Cia Ltda 

“Salve as Folhas”  
de Ildásio Tavares e Gerônimo
Copyrights Consultoria  
Ltda – coautor Ildásio Tavares 

“Salve as Folhas” de Ildásio 
Tavares e Gerônimo
Sony Music Publishing |  
Brazil a –  coautor Gerônimo

“Bat Macumba”de Gilberto Gil  
�e Caetano Veloso
Gege Produções Artísticasa – 
coautor Gilberto Gil
 
“Babá Alapalá” de Gilberto Gil
Gege Produções Artísticas

“Casa de Bamba”  
de Martinho �da Vila
Copyright © Warner Chappell 
Music, Inc.

“Muito Obrigada Axé” � 
de Carlinhos Brown
Copyright © Warner Chappell 
Music, Inc.

“Cabeça de Nêgo”  
de Sabotage
T R M Passos Gestão de Direitos 
Autorais

“A Tonga da Mironga do 
Kabuletê” de Vinicius  
de Moraes e Toquinho
Universal Music Publishing Brasil

“O Canto dos Escravos”, org. 
Aires da Mata Machado Filho
Gravadora Eldorado

Programa Aprendiz � 
Museu Vale  
[Apprenticeship  
Program – Museu Vale]
  
Professores  
[Teachers] 
Antônio Vitor,  
Elsimar Rosindo Torres (SENAC), 
Isabella Baltazar,  
Luciano Feijão,  
Marcus Vinicius Sant’ana  

Estudantes  
[Students]   
Ana Luiza Santos Rocha,  
Ana Victoria de Souza Leal, 
Bernardo Fernandes Lima,  
Emilly Annechini Santana,  
Evellyn Vitória Alvarenga 
Bandeira, Gabrielly Nunes de 
Lima, Izabela dos Santos, Lavínia 
Alves Siqueira, Luan Ramos 
Carneiro, Karolina Barboza 
Schumacher, Kauã Valentim 
Ventura, Kayke Pablo Nascimento 
de Jesus, Pamela Teixeira de 
Souza, Victoria Thomaz Sá  
 
Produção  
[Production]
Frida Projetos Culturais, Sociais � 
e Educacionais 
 
Agradecimentos 
[Acknowledgments]
Ana Regina Gagliardo Adeve, 
Anacostia Community Museum, 
Angelo Manjabosco, Arquivo 
Zumví, Beto Brant, CCSP, Centro 
de Referência do MLP, Cleiton 
Silva, Cook Music Library – 
Indiana University, Daniel 
Fernandes Zóia, Evandro Ítalo 
Marins Ribeiro, Felix Omidire, 
Gravadora Eldorado, Instituto 
Tambor, Jeovanna Rosario 
Huanca Loza, José Giovanni 
Narvaez Flores, Kelly Almeida 
Simões Agostinho, Laura Álvarez 
López, Manúcio Porto, Maracatu 
Nação Terra Forte, Margarida 
Petter, Mariana Brazales Melo, 
Martha Yampara Caceres, 
Pamela Aparecida da Silva 
Ferreira, Projeto Gradis do 
Recôncavo, Quilombo Cafundó, 
Rafael Lacerda Silveira Rocha, 
Ruben Dario Manrique, Sara 
Melchora Salazar Novalo, SESC 
TV, Thais Cristina dos Santos, 
Tiago Alexandre Lopes Salgado, 
TV Cultura, Unicamp, Viviane 
Silva �de Alcântara, Zulema 
Calizaya Choque. 

Catálogo  
[Catalogue]
 
Textos  
[Texts]  
Amanda Freitas  
Alexander Cobbinah 
Aline Motta 
Daniel Brito  
Gleyce Kelly Heitor  
Juliana de Arruda Sampaio 
Mayara Carvalho  
Niyi Tokunbo Mon’a-Nzambi  
Oga Mendonça  
Rebeca Carapiá  
Stella Tennenbaum  
Tiganá Santana  
Yeda Pessoa  
Viviane Sarraf 
 
Fotografias  
[Photographs]  
Adeloyá OjuBará  
Adenor Gondim  
Amanda Tropicana  
Antonello Veneri  
Diogo de Andrade  
Edgar Rocha  
Helen Salomão  
Juh Almeida 
  
Vistas da exposição  
[Exhibition views] 
Ana Melo (p. 2, 3 , 4, 5, 6, 7,  
8, 9, 10, 11, 14, 18, 19, 24, 25,  
48, 49, 58, 59, 60, 61, 88,  
89, 97, 100, 101, 121 e 122) 
 
Felipe Amarelo (p. 16, 17,  
22, 23, 28, 29, 44, 45, 53,  
54, 55, 62, 63, 64, 65, 66, 67, 71, 
72, 74, 75, 77, 78, 79, 80, 87, 92, 94, 
95, 102, 104, 106, 107, 110, 111, 114, 
115, 116, 117, 124, 125, 130, 131, 133,  
134, 135, 152, 153, 156, 157, 158, 
159, 166,167, 168, 169, 170, 171,  
183, 184, 185, 188, 189, 190, 191, 
194, 195, 236, 237, 268 e 269)
 
Coordenação editorial 
[Editorial Coordination]  
Claudia Afonso e Otávio 
Nazareth 
 
Assistência de Coordenação 
[Coordination Assistance] 
Tereza Dantas 

Versão para o inglês  
[English Translation]  
Versio Tradução e Interpretação 

Revisão português e inglês 
[Portuguese and English 
Proofreading]  
Versio Tradução e Interpretação
 
Projeto gráfico 
[Graphic Design] 
Oga Mendonça e Daniel Brito
 
Produção gráfica 
[Graphic Production]  
Lilia Góes 

Impressão  
[Printing]  
Ipsis



Todos os esforços foram feitos para localizar os detentores de 
direitos das obras reproduzidas. Corrigiremos prontamente 
quaisquer omissões, caso nos sejam comunicadas. 
 
Qualquer forma de reprodução, distribuição, comunicação 
pública ou transformação desta obra só pode ser realizada com 
a autorização expressa de seus titulares, salvo exceção prevista 
pela lei. Caso seja necessário reproduzir algum trecho desta obra, 
seja por meio de fotocópia, digitalização ou transcrição, entrar 
em contato com a instituição.

O Museu da Língua Portuguesa e o Museu Vale não se 
pronunciam, expressa ou implicitamente, a respeito da acuidade 
das informações contidas neste livro e não assume qualquer 
responsabilidade legal em caso de erros ou omissões. 
 
 
1a edição, 2025

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP)
(Câmara Brasileira do Livro, SP, Brasil)

Línguas africanas que fazem o Brasil / coordenação
editorial Otávio Nazareth, Claudia Afonso ;
curadoria Tiganá Santana. – Vitória, ES :
Museu Vale ; São Paulo : Museu da Língua
Portuguesa, 2025.

Vários colaboradores.
ISBN 978-85-60008-36-0

1. Artes – Exposições – Catálogos 2. Cultura
afro-brasileira 3. Língua portuguesa – Influências
africanas – Brasil 4. Museu da Língua Portuguesa
(São Paulo, SP) – Catálogos 5. Museu Vale (Vitória,
ES) – Catálogo I. Nazareth, Otávio. II. Afonso,
Claudia. III. Santana, Tiganá. 

25-310354.0 				         CDD-700.74

Índices para catálogo sistemático:
1. Artes : Catálogos de exposições 700.74
Eliane de Freitas Leite – Bibliotecária – CRB 8/8415




