Esta publicacdo apresenta o contelido da itinerdncia da
exposicdo Linguas africanas que fazem o Brasil, apresentada
no Espirito Santo pelo Museu Vale e pelo Instituto Cultural
Vale, em parceria com o Museu da Lingua Portuguesa, entre
9 de setembro e 14 de dezembro de 2025. Parte do material
aqui reunido integra também o catalogo da mostra original,
realizada pelo Museu da Lingua Portuguesa, instituicdo da
Secretaria da Cultura, Economia e Indistria Criativas do
Governo do Estado de Séo Paulo, em cartaz na sede do Museu,
na capital paulista, entre maio de 2024 e fevereiro de 2025.



Uma itinerdncia do Museu da Lingua Portuguesa

CULTSP .........onziii B S0




Esta exposigao quer mover o lume disso que
determinados pensamentos costumaram designar
como lingua, mas que, em diversas perspectivas de
mundo, & a pulsacdo que foz viverem as comunidades
desenhadas pelas historias humanas e pelas

presengas extra-humanas.

Dito isso, embora consideremos uma ideia de lingua
abarcada pela linguistica, & preciso salientar que

os registros, grafias e performatividades vivas

trazidos pelos corpos que formam (e formaram)

os saberes afro-brasileiros e africanos ocupam aqui

um lugar de relevancia.

Ao enunciarmos Linguos africanas que fazem o Brasil,
queremos, primeiramente, afirmar que presengas
culturais, egressas de parte da Africa Subsaariana,
constitu rasil. Noutra camada, queremos dizer que
r a modo de existir; portanto,
as como se concebe e
vivencia o mundo com suas ocorréncias apreensiveis

& insondéveis. Por fim, queremos dizer que sdo algumas
linguas que nos chegam ao territério brasileiro,

por meio dos sequestros transatlénticos, advindas
desse continente tdo amplo, antige, novo e presente,
que & o africano. E preciso especificar as finguas

ou os modos de existir irradiados do continente-matriz.
At geneizagdo da pluralidade cultural africana

diz respeito oo mesmo projeto que racializa como negro
um coenjunto de pessoas - que, de acordo com tal
classificagdo, ndo seriam nem mesmo pessoas -, e cede
um fenétipo de brancura & neutralidade de ndo se ter
raga e ser a medida que legitima o que quer que seja
humanidade, conheci t i lidad

Combinam-se aqui as materialidades das projegoes,
metais, palavras impressas e tangiveis, tecidos,
madeiras e tambores, costuras, luzes e sons, para uma
imers@o nos vocabulos, expressoes e imagens-texto
a partir dos quais se pensa, age e &, sem que se |
em conta que tém origens no continente africano
(nas linguas quimbundo, quicongo, umbundo, ioruba,
fom, mina). Das vozes e leituras de palavras africal
constitutivas do portugués brasileiro aquelas
que urdem o cancioneiro brasileiro, as estampas, @
obras projetadas e as linhas escultéricos, verifica
esses aportes inequivocos. Os adinkras e provérbios
também solicitam a nossa atengdo.
Hé trés dimensdes que se cruzam e oferendam este
acontecimento expositivo ao piblico: a politica, que
afirma a centralidade de referenciais afrocentrados
para a formagdo do pensamento brasileiro, numa
proposigdo antirracista; a informativa, que ressal
contelidos linguistico-culturais africanos e
afro-brasileiros que nos formam; e a estética,
que troz arte para que se deem todas as dimi !
gnclusive aquelas ndo evidentes) da experié
, de fato, preciso prestar atengdo ao que tr
em nds e nos recusamos a reconhecer
Ja vimos, historicamente, que isso nos le
sombrio em relagdo & nossa subjetividade
atravessamentos coletivos. Que as lingu
negro-africanas no Brasil ultrapassem
de eixo temdtico, e que a sua prese
institucionais ndo se reduza & repri
esvoziada da produgdo de conhec
consciéncia de comportamento.

Tigané Santana
Curador

"l s- Secretaria da -
¥ Cultura, Economia e Industria Criativas

Uma itinerdncia do Museu da Lingua Portuguesa
o/

NIl
R ey
| A /
I W B N NP WA NI

CILE FAZE

PN (D E N

Y
—_— = N e ey

GOYIRNO DO ESTADO
sAo PAULO SAO TODOS




iy M

L=

ﬂ ) .
‘Pﬂ\.! - Bt _?.O.?l._!... ] Lk L T YL LW R Uy PSR WP Y]
1 y

1(1:.3\ -

\
ot b e e g g Wit d iy B pp 0 s A il 1P







10

Samba, canjica e dendé

O Museu Vale apresenta a exposicao Linguas africanas que fazem

o Brasil, com curadoria do musico, escritor e filosofo Tigana Santana,
em parceria com o Museu da Lingua Portuguesa. A mostra investiga
os atravessamentos das presencas da Africa Subsaariana que se
manifestam nas linguagens, na entonagdo, no vocabuldrio e na pronincia
do portugués falado no Brasil.

Estruturas suspensas, instalacdes sonoras, simbolos adinkra, bizios
e producoes audiovisuais dialogam entre si, compondo um espaco de

memoria e reconhecimento das herancas afrodiaspéricas que permanecem

vivas e em constante transformacdo. Cada elemento estabelece conexdes
entre passado e presente, oralidade e escrita, revelando como as raizes
africanas seguem pulsando na construcdo das identidades brasileiras.

Nesta edicdo realizada pelo Museu Vale no Palacio Anchieta, o olhar se
volta para o Espirito Santo, com a participacdo de trés artistas capixabas:
Castiel Vitorino Brasileiro, Natan Dias e Jaine Muniz. A articulacao
dessas narrativas, aliada ao didlogo com educadores, comunidades

e paisagens locais, reforca a identidade do Museu, que atua de forma
enraizada no territério e incentiva a producao artistica regional.

Linguas africanas que fazem o Brasil é um convite do Museu Vale

e do Instituto Cultural Vale para que os diversos piblicos reconhecam
a pluralidade de vozes, palavras e simbolos que compdem a riqueza
cultural brasileira, marcada pela for¢a da ancestralidade.

Museu Vale
Instituto Cultural Vale

11



12

O portugués falado no Brasil nasceu do encontro entre diferentes povos,
culturas e tradi¢des. Povos de origem banto, iorub4, jeje, fon e tantas
outras matrizes linguisticas foram trazidos a forca para este territorio e,
mesmo diante da violéncia e do trauma da escraviddo, deixaram marcas
profundas e transformadoras. Essas presencas ecoam ndo apenas na
lingua, mas também na mtsica, na religiosidade, na arquitetura e nas
manifestacGes populares — em tudo o que somos, dizemos e criamos.

A exposicdo Linguas africanas que fazem o Brasil, montada agora em
Vitéria (ES), é resultado da parceria entre o0 Museu da Lingua Portuguesa
e o Museu Vale, levando ao publico capixaba o conteido originalmente
apresentado em Sao Paulo, na sede do Museu da Lingua Portuguesa, entre
maio de 2024 e fevereiro de 2025.

Com curadoria do musico e filosofo Tigana Santana, a mostra propde um
percurso sensorial e simbodlico que entrelaca oralidade e escrita, passado
e presente, memoria e invencdo. Na edicdo de Vitoria, ela se conecta
mais ainda ao territério local com obras de artistas como Castiel Vitorino
Brasileiro, Natan Dias e Jaine Muniz.

Celebrando o conhecimento, o didlogo e o reconhecimento das multiplas
camadas que compdem nossa lingua — viva, em constante movimento,
feita de encontros, resisténcias e criagdes —, 0 Museu da Lingua
Portuguesa deseja ao putblico uma inspiradora leitura deste catalogo

e uma imersdo sensivel nas muitas vozes que fazem o Brasil.

Museu da Lingua Portuguesa

13



Z
1
' J

A lingua é um rio vivo, que carrega séculos de histdrias, atravessa
oceanos e une continentes. No Brasil, as linguas africanas se tornaram
correntezas profundas que moldaram a maneira como falamos, pensamos
e celebramos a vida. Palavras, entonagoes, gestos e saberes, trazidos

por milhdes de africanos escravizados, enraizaram-se no cotidiano

e floresceram na musica, na culinéaria, nas festas, na fé e na propria
formacdo da nossa identidade. Sdo presencas que resistiram ao tempo

e a violéncia, reinventando-se a cada geracao.

Nesta edicao, a exposicao Linguas dafricanas que fazem o Brasil

volta seu olhar também para o Espirito Santo, convocando o talento

e a sensibilidade dos artistas capixabas Castiel Vitorino Brasileiro,

Natan Dias e Jaine Muniz. Suas obras dialogam com a heranca linguistica
e cultural africana, compondo, ao lado de outros criadores, uma narrativa
que une memdria e invencao, o local e o universal, o passado e o presente.

O Espirito Santo se orgulha de contribuir para essa narrativa. Ao dar
espaco para artistas, educadores e comunidades refletirem sobre esse
legado, reafirmamos que a cultura é viva, plural e feita no encontro.
Celebrar essas linguas é também reconhecer a historia, a resisténcia
e a beleza dos povos africanos que ajudaram a fazer o Brasil.

E afirmar que a diversidade é nossa maior riqueza e que, no Espirito
Santo, ela segue se renovando a cada dia — na fala, nos gestos, na arte
e no coracdo do nosso povo.

Renato Casagrande
Governador do Estado do Espirito Santo

15



Palavras, territorio e memoria

Olhar para o territorio e para o nosso dia a dia é reconhecer nele a
presenca viva da nossa heranca africana, seja nas manifestacoes artisticas,
seja nas raizes que moldaram os costumes da sociedade brasileira.

E sobre isso que trata a exposicdo Linguas africanas que fazem o Brasil
que, com orgulho, recebemos no Paldcio Anchieta. Entre obras, sons,
sentidos e palavras, a mostra é um convite necessario a escuta, ndo apenas
dos sons, mas das historias, culturas e resisténcias que moldaram, de
forma profunda e indelével, a identidade brasileira.

Na edicdo capixaba, o curador nos convida a olhar de perto para o nosso
territorio, trazendo os artistas Castiel Vitorino Brasileiro, Natan Dias

e Jaine Muniz para compor a exposi¢cao. Assim, o Museu Vale valoriza
o territério capixaba, incentivando a producao local e mantendo o didlogo
com os fazedores de cultura e com toda a comunidade.

A forga desta exposigdo esta em evidenciar essas presengas linguisticas
no cotidiano, reconhecendo a heranga africana que pulsa em nossas veias.
Mais que vestigios de um passado, sdo presencas vivas, que ecoam na
musica, na culinaria, nos modos de vida, nas religides de matriz africana

e até nas girias que moldam nosso falar. Valorizar essas linguas é
combater o racismo e reafirmar o protagonismo das populagoes

negras na construcao do Brasil.

Linguas africanas que fazem o Brasil é um ato de memoria e justica. Uma
reparacao simbdlica que celebra o poder das palavras como ferramentas
de resisténcia, identidade e pertencimento. Uma oportunidade para que
mais brasileiras e brasileiros se reconhecam nas raizes plurais que os
formam e, sobretudo, orgulhem-se delas.

Fabricio Noronha
Secretario de Estado da Cultura

17






Sumario

11 _

26 _

30 _

46 _

50 _

58 _

62 _
96 _

108 _

112

Institucional

Linguas africanas que fazem o Brasil
Tigand Santana

A gente sempre se curou pela lingua
do outro: conversa entre Z& Miguel Wisnik,
Isa Grinspum e Tigana Santana

Caderno de anotagoes
Rebeca Carapid

No baile das linguagens, as imagens dangam
Juliana de Arruda Sampaio

Corpo Celeste llI-V
Aline Motta

Obras da exposi¢do

Instalagdo interativa - Itinerancia
Glauber Vianna

Ser-horizonte / O que a dgua levou
Jaine Muniz

__ Movimento a tecnologia

Natan Dias

120 _

136 _

146 _

154 _

160

172 _

180 _

186 _

192 _

196 _

Me basta mirarte para enamorarme otra vez
Castiel Vitorino Brasileiro

Linguas africanas que fazem o Brasil
Yeda Pessoa de Castro

Sobre: “As linguas africanas que fazem o Brasil”
Alexander Cobbinah

Programa Aprendiz Vale 2025

Da educacdo como rota e desvio
Gleyce Kelly Heitor

Linguas africanas que fazem o Brasil:
possiveis significados para a expografia
Stella Tennenbaum

Mais um tijolinho na estética negra
do design contempordneo
Oga Mendonga e Daniel Brito

Acessibilidade que transforma
Amanda Freitas e Viviane Sarraf (Museus Acessiveis)

Montagem

English version






\\\_.\__\_Q \\




26

Esta exposicdo quer mover o lume disso que determinados pensamentos
costumaram designar como lingua, mas que, em diversas perspectivas
de mundo, é a pulsacdo que faz viverem as comunidades desenhadas
pelas histérias humanas e pelas presencas extra-humanas.

Dito isso, embora consideremos uma ideia de lingua abarcada
pela linguistica, é preciso salientar que os registros, grafias*

e performatividades vivas trazidos pelos corpos que formam

(e formaram) os saberes afro-brasileiros e africanos ocupam aqui
um lugar de relevancia.

Ao enunciarmos Linguas africanas que fazem o Brasil, queremos,
primeiramente, afirmar que presencas culturais, egressas de parte

da Africa Subsaariana, constituem o Brasil. Noutra camada, queremos
dizer que enunciar “lingua” é se referir a modo de existir; portanto,

a lingua ndo € algo instrumental, mas como se concebe e vivencia

o mundo com suas ocorréncias apreensiveis e insondaveis. Por fim,
queremos dizer que sdo algumas linguas que nos chegam ao territério
brasileiro, por meio dos sequestros transatlanticos, advindas desse
continente tdo amplo, antigo, novo e presente, que é o africano. E preciso
especificar as linguas ou os modos de existir irradiados do continente-
matriz. A homogeneizagdo da pluralidade cultural africana diz respeito
ao mesmo projeto que racializa como negro um conjunto de pessoas —
que, de acordo com tal classificacdo, ndo seriam nem mesmo pessoas —,
e cede um fenotipo de brancura a neutralidade de ndo se ter raga e ser

a medida que legitima o que quer que seja humanidade, conhecimento,
semiose, realidade.

1 Os textos a seguir podem apresentar grafias distintas para determinados termos, ja que
foi respeitada a forma grafada por cada autor.

Combinam-se aqui as materialidades das projecdes, metais, palavras
impressas e tangiveis, tecidos, madeiras e tambores, costuras, luzes e sons,
para uma imersao nos vocabulos, expressoes e imagens-texto a partir

dos quais se pensa, age e é, sem que se leve em conta que tém origens no
continente africano (nas linguas quimbundo, quicongo, umbundo, ioruba, fon,
mina). Das vozes e leituras de palavras africanas constitutivas do portugués
brasileiro aquelas que urdem o cancioneiro brasileiro, as estampas, as obras
projetadas e as linhas escultdricas, verificamos esses aportes inequivocos. Os
adinkras e provérbios também solicitam a nossa atencao.

Ha trés dimensdes que se cruzam e oferendam este acontecimento
expositivo ao publico: a politica, que afirma a centralidade de referenciais
afrocentrados para a formacdo do pensamento brasileiro, numa
proposi¢do antirracista; a informativa, que ressalta contetidos linguistico-
culturais africanos e afro-brasileiros que nos formam; e a estética, que
traz arte para que se deem todas as dimensodes (inclusive aquelas nao
evidentes) da experiéncia.

E, de fato, preciso prestar atencdo ao que trazemos em nés e nos
recusamos a reconhecer ou ignoramos. Ja vimos, historicamente,

que isso nos leva a um trajeto sombrio em relacdao a nossa subjetividade
e aos Nnossos atravessamentos coletivos. Que as linguas negro-africanas
no Brasil ultrapassem os lugares de eixo tematico e que a sua presenca
nos espacos institucionais ndo se reduza a representatividade esvaziada
da producdo de conhecimento e da consciéncia de comportamento.

Tigana Santana
Curador

27






A gente sempre
se curou pela
lingua do outro

Conversa entre
Zé Miguel Wisnik,
Isa Grinspum e
Tigand Santana

30

3

Zé Miguel Wisnik _ Bem, pra comecar,
eu proponho a seguinte reflexdo: que a
exposicdo Linguas dafricanas, da forma
como ela é concebida e tudo o que ela
irradia e transpira, tem a ver com uma
outra concepcao do que seja a lingua.
Normalmente, a lingua é concebida como
um instrumento de comunicagao, que
transporta contelidos entre as pessoas,
certo? E o que a gente sente ao visitar

a mostra, e o que esta afirmado como
ponto de partida, como fundamento, é
que a lingua é uma pulsacdo, um modo
de ser, ou melhor, modos de ser, modos
de existir. Portanto, ndo se resume a um
1éxico e a uma gramatica. A existéncia e o
ser estdo postos na lingua, e isso envolve
os viventes, os humanos, o invisivel e o
insondavel. Eu acho lindo que isso seja
formulado assim, e que apresente esse
desafio para mudar de perspectiva. Entao,
Tigan4, acho que seria muito bom se vocé
falasse sobre isso. Acho que é um bom fio
condutor para todo o resto da conversa.

Tigana Santana _ Primeiramente,
para registro, quero falar da alegria de
estarmos aqui nesta tarde de agosto,
em Sdo Paulo, na casa da querida Isa
Grinspum, em companhia de Mayara
Carvalho, Samantha Alves e do
queridissimo Zé, para este nosso papo.
Eu penso, Zé, que essa é uma questao
fundamental e que, em larga medida,
orientou todo o nosso processo de
concepgao e construcdo dessa exposicao.

Eu gosto sempre de lembrar uma coisa
que eu aprendi com a civilizagdo dos
bakongo, que eu venho estudando ao
longo de alguns anos, e cuja cosmologia
fez parte das minhas pesquisas académicas.
A civilizagao bakongo foi construida

pela lingua kikongo, que é absolutamente
presente na cultura brasileira, e em nosso
léxico corrente. E tem algo que aprendi
que cabe bem dentro do que vocé traz, Zé.
Na lingua kikongo, esse prefixo Ki quer
dizer a esséncia de alguma coisa. Entdo,
kongo é o nome da civilizacao, kikongo é
a lingua dos bakongo. Logo, kikongo é a
esséncia dos bakongo.

Zé _ Que maravilha!

Tigana _ Esse processo de aprendizado
em torno do que possa vir a ser lingua,
para algumas acepcoes filosoéficas,
algumas cosmologias assentadas no
continente africano, orientou todo

esse processo expositivo, que tem
varias responsabilidades, no fundo.

Uma delas é a de aproveitar a
oportunidade da sua publicizacao,

do seu compartilhamento com uma
recep¢do variada, para que a gente possa
deslocar, também, algumas acepcdes que
sdo cristalizadas dentro de uma direcao
de pensamento especifica, que se tornou
hegemonica, sobretudo a euro-ocidental.
E uma oportunidade para a gente falar de
lingua a partir de um outro lugar, a partir
de um lugar ndo instrumental que nao é

31



compreendido somente dentro da ideia
de competéncia linguistica.

Zé _ Exatamente.

Tigana _ Nao é? Entdo, lingua, de fato,
é um modo de existir. Em que medida,

é a gente que possui a lingua, e ndo a
lingua que nos possui simultaneamente?
Em que medida a gente ndo é, também,
expressao disso que ¢é artificio e natureza?
Ainda dentro da lingua kikongo, tem uma
palavra, e ao mesmo tempo um ideofone,
que eu acho extraordindria, que se faz
presente também no Brasil. Um exemplo
de uma manifestacdo ideofonica é quando
a gente faz: tich!

Isso todo mundo entende, e é muito
presente em linguas africanas. Tanto assim,
que a gente chama de muxoxo (estalo que
se da com a lingua e os labios), que vem
do kimbundo.

Zé _ A expressdo participa...

Tigana _ Participa do acontecimento.

O texto nao é apenas 0 que esta escrito
dentro da escrita alfabética. Texto é o
participio passado do verbo tecer em latim.
Texto é tecido. Tudo aquilo que foi tecido,
portanto, pode nos oferecer uma série de
narrativas e de possibilidades, e levamos
isso para a exposicdo com 0s signos, 0s
ideogramas adinkras, com os provérbios,
com as proprias obras de arte que se
fizeram presentes. Tudo isso é expressdo
de textualidade, é inscricdo, e cabe na
origem, dentro de uma interpretacao, quer

32

dos bakongo, quer dos ambundu, quer
dos yoruba, ou dos fon, em relacdo ao

que seja a lingua pelo que eu compreendo.

Isso tudo é previsto, de algum modo,
dentro de uma certa interpretacao sobre
lingua, entdo, é uma oportunidade para
que a gente possa se aproximar também
dessa outra acepcao do que possa ser
lingua. Ndo era s6 uma veiculacao dessas
presencas aqui na formacao da cultura
brasileira, mas também aprender junto
com essas cosmologias. O que também
pode ser lingua, linguagem, palavra,
siléncio, corpo?

Isa Grinspum _ E é interessante que a
entrada se da pela palavra, que é o mais
reconhecivel. Vocé aproxima as pessoas
por meio da palavra, e ja é uma surpresa,
porque elas ndo sabem que sdo palavras
africanas, e vocé vai aprofundando isso
no decorrer da exposicao. Entao, tem todo
um percurso de ir mergulhando em outros
signos, em outro tipo de linguagem.

Zé _ No inicio da exposi¢do, quando nos
deparamos com aqueles tabuleiros com as
palavras grafadas, a gente se surpreende
de que somos constituidos por elas em
significagdes muito chave, muito intimas
do nosso modo de ser. Sdo palavras que
dizem respeito a como existir. Desde
‘cochilar’ a ‘bunda’, sdo palavras que
falam de uma intimidade comum. Entdo,
nds somos constituidos por essa presenca
das linguas africanas entranhadas,
entretecidas, em nos. E lingua nesse
sentido de esséncia ndo é simplesmente

um vocabulério, mas alguma coisa que
nos faz ser. Ao mesmo tempo, como vocé
disse, a exposi¢do chama para concepgoes
do existir, para aquilo que ndo temos
consciéncia de quanto nos constitui

ou poderia nos constituir. Como é que
vocé pensa isso?

Tiganda _ Essa é uma 6tima questdo
porque eu acho que isso faz parte de

um dos desafios dessa exposicdo. Algo
que nos é tdo intimo e, por isso,

aparece na exposicao como esse
autorreconhecimento que fica
representado com a presenca dos espelhos
em meio as palavras como minhoca,
marimbondo, fofoca, xingar, samba...

E tem as gravacoes, também, que dao
conta de uma questao de acessibilidade
para as pessoas cegas. Ha vozes de
pessoas do proprio museu e vozes

de frequentadores da regido, gente que
Se arrumou para gravar e ter sua voz

ali. Acho que é uma certa proposicao

de autorreconhecimento que é também
estranhamento, ndo é? Por obra da
colonizacao, do racismo, da escravidao,
dessa nossa historia tragica de origem,
tivemos uma ruptura com tais referéncias
negro-africanas, que também nos
constituem num lugar importante de
inteleccdo e de linguagem. Esse que é

o ponto: a ruptura foi nesse lugar. Nao
foi no trabalho bracal ou nos trabalhos
considerados menos elaborados dentro
de um imagindrio geral, mas nesse lugar
de poder lidar com as palavras, com os
modos de pensar, com um certo conjunto

de gestos intimos e complexos, com a
construcdo de uma cultura intrincada

a partir dos referenciais negro-africanos.
E ai que mora esse ponto nodal que, de
algum modo, tem um certo impedimento
de entrar no imaginario com naturalidade.
Entao, primeiro, existe esse
autorreconhecimento e, a0 mesmo
tempo, estranhamento: “Nossa! Eu falo
essas palavras, o que é isso?”. Africa
ndo é uma abstragao. Esse foi o segundo
trabalho importante que fizemos: afirmar
que Africa ndo é uma abstracéo,
tampouco uma coisa s6. Nao é um pais

e ndo é uma cidade, ndo é um bairro,
ndo é um povo. Africa é um pluriverso.
Algumas dessas partes, desse mundo
chamado Africa, chegaram ao Brasil

e constituem o que somos.

O reino das palavras foi essa porta

de entrada para que a gente mergulhasse
naquilo que nao sao so palavras,

mas também imagens, sensacoes,
situacdes, registros diversos, auséncias,
siléncios, ritmos. E dizer também que
essas construcdes negro-africanas,
afrodiaspéricas especificamente dentro
da afrodiaspora afro-brasileira, sdo
construgdes complexas. A gente é
constituido por isso. A ironia do Caetano
Veloso, de que s é possivel filosofar em
alemdo, na cancgao Lingua, é pertinente,
como ironia, né? A gente tem justamente
esse grande desafio: filosofar nessas outras
construcdes que ndo sdo euro-ocidentais.
Admitir que essas outras concepcoes tém
pensamento, e ha muito tempo, e que
concorrem com uma certa leitura sobre

33



o0 que é contemporaneidade e atual.

Ou seja, colocar tudo na roda, na
horizontalidade mesmo, e dizer que,
isso que nos constitui enquanto uma
nacdo que descende de um investimento
colonial lusitano, também nos constitui
a partir do lugar dos povos nativos,
complexissimos e muitos. E, também,
nos constituem essas presengas
negro-africanas no Brasil. A gente

é isso. A grande questdo é que nao se
hierarquizam esses lugares de construcao,
de pensamento e de existéncia.

Isa _ E isso tem que estar na formacao
bésica escolar. Porque antes de qualquer
coisa, existe todo um preconceito, mas
também uma ignorancia absoluta. No caso
das linguas e do pensamento indigenas, essa
discussao s6 vai ser inaugurada no Brasil
com o Davi Kopenawa. Quando o seu livro
A queda do céu (2010) é considerado pelos
académicos franceses como realmente um
sistema filosofico. Esse modo de pensar tem
que ser alterado, no meu entender, desde

o ensino fundamental, sendo, ndo vai
acontecer nada.

Tigana _ Com certeza. E imaginario
ndo é brincadeira, é o que constréi

tudo mesmo. E quando se trata de um
imagindrio secularizado como esse, a
gente tem que se empenhar em muitos
esforcos para que seja desfeito. Porque é
ainda num lugar irrefletido, né? O que é,
em larga medida, por exemplo, o crime
de feminicidio sendo uma nao aceitacao
irrefletida da existéncia de uma mulher?

34

Quer dizer, aquela pessoa ndo aceita

a existéncia de uma mulher e aniquila
essa presenca. E o imaginario participa
dessas construcdes. Isso acontece com o
racismo, igualmente. E tudo é ancorado
por um conjunto de imaginarios. Ai, a
importancia das artes e da educacao
institucional e ndo institucional. Porque
sao capazes de chegar a esse lugar
irrefletido. Em um lugar de percepcao
prévia as construgoes.

Ha um provérbio do Congo que eu
adoro, que diz Nsi Mfinda: “Nacdes sao
florestas”. Nao sdo pomares, nao sao
coisas de um fruto s6. E outra expressao
da qual eu sempre gosto de me lembrar é:
“A gente sempre se curou pela lingua

do outro”. Quer dizer, é vocé admitir,

no seu sistema de pensamento que,

sem a existéncia do outro, vocé nao
pode existir. Eu acho que, em larga
medida, também nesse ponto, alguns
pensares e corpos bantu, a rigor, uma
classificacdo linguistica, foram ao
encontro de outros indigenas no que
tange a uma certa ligacdo com alteridades,
inclusive alteridades radicais. A ideia

de “comer” essa alteridade para se
situar sem perder o seu lugar. E um
transito dinamico muito interessante

e importante, com o qual temos muito

a aprender eticamente.

Isa _ E, também, a relacdo com a
natureza e com os outros seres. E essa

é a base da formacao brasileira.

Tigana _ Com certeza, a relacdo com

esse extra-humano, com o que vird ainda.
Diante da lacuna histdrica que a gente
tem em relacdo a uma apresentacao a
partir de um outro lugar, do que sejam
essas epistemologias, essas estéticas, a
gente aproveita para fazer isso, de algum
modo, e, ao lado disso, aprender uma
outra forma também de estar, socialmente
e individualmente. E uma oportunidade
para que isso aconteca, ja que inclusive
0s setores progressistas presentes no
pensamento brasileiro viraram as costas
para esse saber ao longo da histéria, e a
conta esta ai, para quem € e para quem
nao é progressista, para quem pensa e
para quem ndo pensa em democracia no
sentido mais amplo que possa ser.

Zé _ “Nacoes sdo florestas” e “A gente
sempre se curou pela lingua do outro” sao
provérbios kikongo?

Tigana _ Um é em kikongo e o outro é
em kimbundu, respectivamente, que sao
duas linguas bantu muito presentes na
cultura brasileira, no portugués falado no
Brasil. O kimbundu chegou a ser lingua
franca em alguns lugares no Brasil.

Isa _ Eu acho que era isso que vocé
queria também trazer: um futuro nao sé
da nacdo desta floresta, mas das outras,
porque esta uma tragédia a vida no mundo
ocidental, e ndo s6 no ocidental.

Tigana _ Nao, no mundo. Alias, essa
prépria divisao, entre Ocidente e Oriente

ja é muito questionavel, porque é um
mundo mundializado.

Isa _ Mas nunca houve essa divisdo de
uma maneira tdo radical.

Tigana _ Dai, a gente tem que recorrer
ao Edward Said?, em Orientalismo (1978).
Essa invencdo do Oriente pelo Ocidente,
ou a invenc¢do de um outro mundo que
nao estivesse dentro do raio do meridiano
de Greenwich e, depois, as outras
invencdes: Valentin Yves-Mudimbe com
A invengdo da Africa (1988), Oyérénke
Oyéwumi com A invengdo das mulheres:
construindo um sentido africano para os
discursos ocidentais de género (1997),
isto é, as mulheres como invencao,
também. A questao é que essas invencoes
tém uma materialidade, determinam tudo:
quem vai viver, quem vai morrer, quem
vai ter escola, quem ndo vai ter, quem

vai comer, quem ndo vai, quem vai ter
emprego, quem nao vai.

Isa _ No comeco das nossas conversas,
vocé disse que nao usava mais
‘cosmovisdo’, mas ‘cosmopercepcdo’.

Tigana _ E verdade. Inspirado em
Oyeérénke Oyéwiimi, que usa uma
expressao em inglés, world sense, que foi
traduzida aqui pelo académico Wanderson
Flor, que é um fil6sofo, professor de
Filosofias Africanas da UnB, como
‘cosmopercepgdo’. Trata-se de uma
expressdo, na minha opinido, preferivel

! Edward Said (1935-2003) foi um professor, critico literario e ativista politico palestino-estadunidense.

35



a ideia de cosmovisdo. O euro-ocidente

é um espaco de voyeur; é assim tudo:
veja, veja bem, olhe bem, mira. Aprendi,
nas leituras do Bunseki Fu-Kiau?, um
provérbio que diz Wa i mona (“Ouvir

é ver”). E tem uma segunda parte: ye
mona i sunsumuka, ou seja, “ver é reagir”.

Mayara Carvalho _ Tigana, pensando
no que vocé falou sobre ouvir é ver,

na exposicao vocé trabalha muito com

0 som, que é o ouvir. Vocé criou uma
paisagem sonora para a exposicao junto
com o André Magalhdes. Tem alguma
coisa a ver com “ouvir é ver” a construcao
dessa paisagem?

Tigana _ Tem sim. Ndo podiamos
prescindir desses outros modos de
conhecer e ter contato com as coisas. E
ai, claro, ha uma complexificagao dessa
discussao, hoje, em torno da propria
questdo de acessibilidade. E eu ndo sou
um especialista no assunto, mas a gente
nao pode pensar uma expografia sem
considerar o maximo de acesso as pessoas
diversas, né? Portanto, tem essa dimensao
e tem essa outra dimensdo de termos
contato com o que estava sendo

ali apresentado a partir de outras
possibilidades. Eu percebo, em muitas
dessas culturas, uma ndo centralidade na
visualidade. Ndo é uma desimportancia
da visualidade, mas é de fato coloca-la

ao lado de outros modos de perceber e de
conhecer. Isso é notdrio. Vamos falar das

construcdes afro-brasileiras. Os jongos, os
maracatus, os candomblés, e outras praticas
espirituais também de matrizes africanas,
no Brasil. Ndo tem como a gente ficar
somente na dimensao plastica, ou numa
cena visivel, das situacdes que se colocam.
Por isso, eu acho muito problematica a
ideia de uma certa captura etnografica

de uma parte dessas expressoes. Ah,
entdo, vamos estudar, especificamente, a
literatura dos canticos. Nao da para fazer
isso — apenas as artes performativas ou a
dimensdo performativa presente no culto
de Baba Egtingtin em Amoreiras. Nao

da para fazer isso porque nao faz sentido.
Essas linguagens ja sdo trancadas na
origem, ja estdo em relacdo na origem.
Essa paisagem sonora foi concebida a
partir dos registros do Lorenzo Dow
Turner, um grande linguista estadunidense.
O primeiro linguista negro nos Estados
Unidos a se pos-graduar, e que esteve

no Brasil entre 1940 e 1941. Ao chegar
aqui, entre as pessoas que ele procuraria,
evidentemente, esta 0 Mario de Andrade,
porque, como nos lembra a nossa querida
Ligia Ferreira, o Mario de Andrade

era reconhecido como um dos grandes
africanistas do Brasil. Ao chegar aqui,
Turner passa pelo Rio de Janeiro e Salvador
e registra uma série de falas de pessoas.
Registra tanto fotograficamente quanto
sonoramente essas pessoas. A gente levou
as fotografias para a exposicao porque as
legendas das fotografias nos interessavam
muito e quisemos compartilha-las com o

2 Kimbwandende Kia Bunseki Fu-Kiau (1934-2013), nascido na Republica Democratica do Congo,
foi um dos mais eminentes estudiosos da cultura africana.

36

publico. Em varias delas, ele dizia o nome
de cada um e, eventualmente, a lingua
africana que falavam. Por exemplo, “Ana
fala yoruba fluentemente”. Ha registros
preciosos como o de Mae Menininha do
Gantois jovem cantando; do proprio Méario
de Andrade cantando Toca Zumba; ha o
Maestre Bimba cantando; e tantos outros
(Jodozinho da Gomeia, Manoel Falefa). Ele
percebe ali que havia muita gente ainda
que falava fluentemente linguas africanas.
O Lorenzo Turner registra essas vozes

e a gente cria uma paisagem sonora a
partir disso. A Universidade de Indiana
nos cedeu o acesso a plataforma, e eu me
lembro bem de mergulhar nos 639 arquivos
disponibilizados por eles.

Isa _ Agora veja que, naquela época,

a gente estava em pleno Estado Novo.
Havia uma perseguigdo atroz aos terreiros.
O material é impressionante.

Tigana _ E impressionante. E uma boa
parte dele ficou inédito por cerca de 70
anos. Era incontornavel a gente trazer para
Nnossa exposicao esses registros.

Isa _ E ao lado disso, a Orkestra
Rumpilezz.

Zé _ Tsso que eu ia dizer. E os tambores,
que se ligam a tudo isso que vocé

ta dizendo, ainda que com outras
entonacgoes...

Tiganda _ Exatamente, aquelas
frequéncias enunciadas pelos tambores,

levando-se em consideracdo que a ideia

de frequéncias é muito importante para
algumas civilizagdes de tronco linguistico
bantu, e ndo s6. As coisas, as relagoes,
elas vibram. Elas ressoam. E muitas delas,
quem é de musica ha de se lembrar disso,
vibram por simpatia. Portanto, o lugar

das frequéncias é um lugar fundamental.
Al, é onde entram os tambores. O tambor
falante ndo é tambor falante a toa, é literal,
0 que, inclusive, desloca a propria ideia

de objeto em relacdo a ele. Por outro

lado, houve muita violéncia deliberada
pelo Estado, investida contra as praticas
espirituais de matrizes africanas, o que
silenciou e apreendeu muitos tambores
sagrados. Na Bahia, o candomblé s6
deixou de ser proscrito em 1976. Nao

tem nem 50 anos.

Isa _ E agora o mundo evangélico
reacende essa perseguicao.

Tiganda _ Que é uma perseguicao racista.
Porque sdo praticas espirituais que vém
dos povos negros.

Entdo, os tambores estdo na exposi¢ao
para indagar: que palavras, que
frequéncias, que enunciacdes,

que emissdes, precisavam ser trazidas

e ndo foram? Quantas foram impedidas,
quantas estdo por vir, quantas continuaram
chegando, quantas foram, quantas
formaram a cultura brasileira e continuam
a formar. Por isso, também convidamos

a artista Rebeca Carapié a trazer as suas
grafias amorfas, para falar dessa palavra
antes da palavra em um jogo de luz e

37



sombra. Ha a materialidade do ferro ali,
mas ha também a materialidade da luz e
da sombra num grande painel. E numa
outra parte da exposicdo, os tambores
aparecem como estalagmites e as pecas da
Rebeca, como estalactites, como que em
um didlogo com materialidades diferentes,
tempos historicos diferentes, quanto a essa
possibilidade de transformacao que os
tambores podem promover.

Essas manifestacOes diversas conversam
também com a outra parte da obra da
Aline Motta presente na exposicao, com

a imagem de um de seus mares sob a
intervencao de um excerto do texto de
Lélia Gonzalez, “Racismo e Sexismo na
Cultura Brasileira”, de 1984, em que ela
cunha a expressao ‘pretugués’. Afinal

foi pelo mar, transatlanticamente, que as
coisas todas aconteceram.

Isa _ E tudo isso ao som do Turner.
Tigana _ E um pouco do Canto dos
escravos, do Geraldo Filme, ali, pertinho
dos tambores.

Isa _ Porque, na verdade, por mais
calados que fossem, os tambores no Brasil

nunca se calaram.

Tigana _ Nunca se calaram, era
impossivel.

Isa _ E ai termina com Orkestra
Rumpilezz.

Zé _ Eu acho que valeria falar um pouco

38

mais sobre o pretugués que foi referido na
obra da Aline...

Tigana _ E importante mesmo a

gente localizar essas alcunhas, as

coisas comecam a circular, e a gente
desterritorializa conceitos e ideias que
vém de um conjunto de reflexdes de
certas pessoas, de certos grupos, artistas,
intelectuais etc. No caso do pretugués,

foi uma expressdo cunhada por Lélia
Gonzélez, uma das grandes intelectuais
do pensamento social brasileiro. Acho
muito curioso excluir da tradicao do
pensamento social brasileiro figuras

como Lélia, Guerreiro Ramos, Sueli
Carneiro, Beatriz Nascimento... e ficar
sempre com aquelas figuras canonicas
brancas e masculinas. Mas Lélia é,
realmente, uma figura fundamental para

a gente pensar o Brasil. O pretugués esta
dentro do escopo das suas reflexdes. O
texto, “Racismo e Sexismo na Cultura
Brasileira”, publicado pela ANPOCS, fala,
ao seu modo, do que se veio a chamar de
preconceito linguistico. As criticas que se
fazem das trocas, por exemplo, do I pelo

r (‘Framengo’, Flamengo). Em um dos
textos do conjunto de estudos reunidos em
Africa a vista (2009), versa-se sobre uma
comparacao entre o portugués popular
angolano e o portugués popular brasileiro.
Por conta da presenca justamente de
linguas bantu, notadamente o kimbundu,
nesse estudo comparativo, percebem-se
alteragcOes muito similares no portugués
corrente no Brasil e em Angola. A troca
do I pelo r é uma delas. Outro exemplo é a

queda do r no final dos verbos
no infinitivo: ‘comé’, ‘dizé’ etc.

Zé _ Essa silabacdo do grupo
consonantal: ‘plantd’...

Tigana _ Exatamente! Outro ponto é a
estruturacdo, consoante-vogal-consoante
vogal. O aciimulo de consoantes é algo
que a gente rejeita aqui por conta dessa
presenca de linguas bantu, sobretudo. Dai,
vem ‘ful6’, em vez de flor. Que vocé tem
uma unido ali de duas consoantes. Fala-
se ‘pineu’ ou ‘peneu’, ‘adivogado’ ou
adevogado’, ‘ritimo’. A gente estrutura
desse modo: consoante-vogal. Quanto

a conceituacao trazida pelo pretugués,

<

a Lélia ndo esta falando, na minha
interpretacdo, sob o ponto de vista de
uma linguista, mas desse outro lugar,
quer dizer, o que a gente fala, a forma
COMO escrevemos, Nossos gestos, tém na
sua origem um conjunto importante de
referéncias e presencas negro-africanas, o
que inclui o léxico corrente no Brasil.

Isa _ E em algum lugar também,
essas linguas bantu se encontram
com linguas indigenas...

Tigana _ H4, de fato, esse encontro

que a gente vai ver em manifestagoes
culturais brasileiras importantes. Tem
uma expressao que o antropélogo
Marcio Goldman costuma usar, “relacdo
afro-indigena”, por ainda ndo se ter
exatamente um nome para esse encontro.
Nao esta na dimensdo propriamente

sincrética. Também ndo é uma coisa tdo
desmembrada assim. Ai, ele prefere o
uso da palavra ‘relacdo’, por enquanto.
Uma relacao afro-indigena que a gente
tem nos candomblés de caboclos. O que
significa a volta dos ancestrais indigenas
nos candomblés? E, entre outras coisas,
o reconhecimento da formacao dos
quilombos com a presenca também

de indigenas que conheciam o territorio.
Sem esse conhecimento, ndo se formariam
os quilombos em lugares a salvo.

Entdo, houve esse primeiro contato que
evidentemente inclui as proprias relagoes
linguisticas, interlinguisticas. Duas coisas
a serem pontuadas, noutra camada da
discussdo, no que concerne a mesticagem:
uma é que a mesticagem no Brasil é,
historicamente, e em medida consideravel,
fruto de estupro. Muita gente diz: “O
Brasil é um pais mestico”, como se isso
fosse harmonico, como se ndo houvesse
friccdo, e fosse um negdcio apaziguado.
Essa é uma dimensdo. E diferente de

a gente falar que ha uma composicdo
mosaicizada do Brasil a partir de
referéncias culturais distintas. As culturas
se encontram, para usar a linguagem
derridiana, contaminam-se e formam as
coisas. Sdo compositas, no limite, para
empregar aqui o conceito do pensador
antilhano Edouard Glissant. Toda cultura
é fruto de alguma composicao, né? Mas

é importante a gente falar sobre tirar

esse carater apaziguador de uma ideia

de mesticagem no Brasil, porque ndo se
trata disso. A gente é transatlantico, é
atlantico, como dir4 Beatriz Nascimento,

39



sem sombra de divida, mas houve muitos
apagamentos, sobreposicoes, violéncias
etc. E nos constituimos assim. Ha4 um
aprendizado que a gente pode ter quer
com os tupinambad, quer com os bakongo,
em que a relacdo com alteridades muitas
vezes radicais ndo nos destitui de um
lugar no mundo; ao contrério, isso nos
constitui e nos situa. E disso, os tupinamba
e os bakongo entendiam muito mais do
que os portugueses, que vieram com a
sobreposicao, né? Essa, eu acho, é que

é a diferenca. Vocé pode ter, por exemplo,
uma Kimpa Vita, no século 17, no Congo,
com todas as suas referéncias culturais
importantes, que dizia que Deus era negro,
e que incorporava Santo Antonio. Ou,

se a gente pensa nos proprios congados

e reinados, a Leda Maria Martins

vai refutar a ideia de que se trata

de sincretismo. E uma leitura negra,

com seus referenciais, é diferente.

Zé _ Pegando todas essas referéncias que
vocé nomeou, também de onde vieram
esses conceitos e o problema que se coloca,
entre a recusa da ideia de uma mesticagem
apaziguadora e harmonizadora etc. Mas
eu acho também que livrando esse carater
de mosaico compdsito, livrando essa
sobreposicdo da ideologia da harmonia,
vem alguma coisa de muito real, em
termos de complexidade, a ser tratada,

e acho que vocé formulou isso de uma
maneira muito instigante e estimulante.
Lendo o livro da Ynaé Lopes dos Santos,

O racismo brasileiro (2022), eu vejo 14,
justamente, que ela recusa, incisivamente,
a ideia da mesticagem. Todo momento
em que ela fala de lutas populares no
Brasil, estdo ali ou negros alforriados

ou de quilombos, indigenas. Vocé vé

que é, na verdade, a constituicao de uma
coisa inteiramente composita racialmente.
Daquilo vem uma coisa poderosa de
expressao brasileira, de luta.

Isa _ Eu concordo com vocé, que tem

ai uma histéria ndo contada, e que é tao
forte, tdo presente, que eu me lembro

do Milton Santos?® dizendo que € isso

que t& nos intersticios, na periferia, na
sociedade brasileira que nao morreu. Que
é a forca dessa experiéncia bem singular.
Esse composito que tdo profundamente
misturou povos africanos, povos indigenas,
que se reconheciam em vdrios lugares,

em relacdo a natureza, a um outro tipo de
pensamento filoso6fico. A lingua portuguesa
foi carregada por eles para fazer o Brasil.

Tigana _ Com certeza, Isa. A partir

do que vocé esté dizendo, tem uma

coisa fundamental, que é a gente pensar
mesmo nas construcoes linguisticas
necessariamente a partir das implicacdes
dos corpos. Porque foram esses corpos,
sobretudo da populagdo negra, os grandes

difusores da lingua portuguesa pelo Brasil.

Isa _ Na exposicao, tem a seguinte
frase da Mae Stella de Oxdssi, em que ela

3 Milton Santos (1926-2001) foi um gedgrafo e professor brasileiro.
Considerado um dos maiores intelectuais do pais no século 20.

40

falou do povo brasileiro: “Apesar dessas
atrocidades que aconteceram, a gente tem
que pedir até pela elevacao da alma desses
algozes, por causa deles, apesar de tanta
coisa tétrica que aconteceu com o pessoal
vindo, foi uma forma de fazer os orixas
brilharem no novo mundo™.

Tigana _ Ai tem algumas dimensdes,
inclusive a da Mae Stella sacerdotisa.

Eu acho que eu comecaria por essa.
Alguém que tem uma pratica espiritual

e que, portanto, ndo experiencia o

mundo somente a partir do ambito das
materialidades, inclusive histéricas, quer
dizer, ha uma outra leitura com outras
dimensOes para uma pessoa como Mae
Stella de Oxdssi. Tem uma outra questao,
que o meu amigo Carlos Moore* sempre
gosta de dizer, que muitos intelectuais
negros sao humanistas demais. Acabaram
historicamente comprando a propria
proposta do humanismo muito mais do
que quem o propos. E ai, exercem muitas
vezes uma capacidade de condescendéncia.
E claro que a gente reconhece a beleza dos
candomblés, dos jongos, dos maracatus.

A forca, a capacidade transmutativa que
isso tem, e as elevacdes que tudo isso
pode despertar. A rigor, sob um ponto

de vista sdcio-histérico, é ébvio que a
gente ndo tem que agradecer nada, porque
também a histéria poderia ter sido outra,
quer dizer, custou muito sangue para que
estivéssemos aqui. E poderiamos nao estar.
Para usar a linguagem aristotélica, isso é

contingente, ndo é necessario. Poderiamos
nao estar. Estamos, e a gente vive e gosta
de certas coisas da vida, coisas que foram
legadas inclusive por essa historia tragica,
é verdade, por isso que é tudo muito
complexo. Mas, também, é 6bvio que é
preferivel que ndo tivesse existido tragédia
nenhuma. E que, enfim, essas pessoas nao
precisassem, a rigor, de nada disso.

Isa _ Mas eu acho que ela estava
falando da admiravel poténcia que
gerou esse encontro.

Tigana _ Nao ha divida, ja que estamos
aqui, existem coisas que sdo, sem duvida,
admiraveis. Era preferivel que ndo tivesse
sido essa a origem, mas a gente vivencia
certas coisas que vém disso. A experiéncia
de viver um negdcio assim, absolutamente
avassalador, porque nem a histéria da
conta disso, nem as ciéncias sociais

ddo conta disso, nem as artes ddo conta
disso, nem a espiritualidade da conta
disso, entendeu? Porque nao tem uma
dimensdo sé. Eu acho que é absolutamente
logico que a gente tenha que se colocar

no lugar de que ndo tivesse acontecido
tragédia nenhuma.

E a gente quer uma sociedade que

ndo comungue com a continuidade

dessa tragédia, quer dizer, portanto,

com a colonialidade, né? Que permanece
a despeito do fim da colonizacao.

A colonialidade permanece ai,

isso é muito evidente. A gente ndo quer

4 Carlos Moore (1942) é um escritor e cientista social cubano, dedicado

ao registro da histéria e da cultura negra.

41



isso, né? Quem tem decéncia, ndo quer
isso. Mas a gente também experiencia
coisas que sdo profundas, importantes, e
que nos chegaram por meios factualmente
cruéis. Talvez seja a essa complexidade

a que Mae Stella se refira.

Isa _ Eu acho que ela esta fazendo um
convite a complexidade.

Tigana _ Tem uma dor horrorosa e,

ao mesmo tempo, como ela é uma pessoa
de ir além nas coisas, talvez esteja
falando sobre isso. E é muito louco

a gente pensar sobre isso também

em tempos redutores, né?

Isa _ Exato.

Tigana _ E ainda mais desafiador,
porque a gente ndo deve se apaziguar
com isso. Eu acho que é receber tudo

que a gente tem, tudo que foi construido
num lugar importante, profundo e, ao
mesmo tempo, ndo se apaziguar com
isso. E uma coreografia dificil porque

nao é comoda, ndo é confortavel. Eu me
sinto convidado a refletir sobre isso de
fato num lugar mais complexo. Eu ndo
me sinto confortavel em trazer uma tinica
perspectiva a esse respeito. E eu nao
posso deixar de atender a esse chamado
de Mae Stella de algum modo. Mae Stella
nao era uma figura qualquer, e foi uma
das grandes pensadoras que a gente teve,
e uma grande escritora que tinha uma
capacidade arguta de reflexao. Uma figura
como a Stella faz falta no Brasil. Makota

42

Valdina era também de uma inteligéncia
impressionante.

Seguindo o fluxo da exposicao, acho
importante falar da obra da Goya Lopes,
trazendo o seu processo criativo com as
palavras em espiral que resultam num
quadrinho, falando do cotidiano

de uma comunidade, de uma civilizacao
especifica no continente africano,
provavelmente iorubana, porque o
quadrinho esta disposto de modo
bilingue, portugués e yoruba. E muito
interessante a gente perceber esse
processo de uma artista que comeca
com um conjunto de palavras e chega

a uma outra linguagem a partir disso.

A prépria ideia da espiral, que agora
tem circulado como conceito no Brasil,
sobretudo depois da Leda Maria Martins,
que retoma isso a partir de cosmologias
africanas. Dai tem o J. Cunha trazendo
outras textualidades para a exposicao. Um
artista que deu uma identidade plastica
ao primeiro bloco afro do Brasil, o 11é
Aiyé, durante 25 anos, e que traz na

sua obra de 1996, Civiliza¢bes Bantu,
também um conjunto de signos que

nos aproximam, de algum modo, desse
complexo civilizatério que nos constitui,
e cujas linguas se fazem presentes

no Brasil. Acho justa a reivindicacdo,
portanto, de linguas como o kikongo,

o kimbundu, o yoruba e o fon,

enquanto “linguas de heranca”,

que é uma expressao técnica, dentro

dos estudos linguisticos.

Isa _ E estrutural, estruturante.

Tigana _ Inclusive o caréter substitutivo
que muitas dessas palavras tém em
relacdo ao portugués.

Z@ _ Sim, porque desaparece a
palavra em portugués.

Tigana _ Desaparece, desapareceu
‘pipa’. E a gente tem ‘cachimbo’.

Isa _ Cacula.

Tigana _ Cacula. Cochilar. Ninguém
fala ‘dormitar’.

Zé _ E essa questdo atual em Portugal,
de que alguns tém um horror do
crescimento do portugués brasileiro.
Aquilo é uma ameaca, de fato, porque
é uma onda que volta sobre eles, como
um portugués passado...

Isa _ Um tsunami.

Zé _ Um tsunami, porque foi aquela
onda que eles fizeram. “A volta do feitico
contra o fetichista.”

Tigana _ Muito bom.

Zé _ Feitico é uma palavra portuguesa
que entrou em todas as linguas, que

tem uma importancia na economia,

na antropologia, na psicanalise, enquanto
fetiche. Mas que tem isso, a palavra
‘fetiche’ depreciava justamente aquele
para o qual os objetos tinham vida, que
sdo extensdes do corpo e do espirito,

porque estdo nesse entrelugar. E

esses eram chamados de fetichistas,
enquanto eles implantavam o fetichismo
da mercadoria. Era justamente a
medializagdo dos mercados.

Tigana _ Foi muito bom porque, de fato,
o feitico ganha essa ideia de artificio,
daquilo que ndao é verdadeiro, do
inauténtico. E o engano. L4 na Alta Idade
Meédia, era a contraposicao com aquilo
que ndo era religido verdadeira.
Comecou muito nesse lugar, né?

Mas a ideia que precede é essa, de
inautenticidade e autenticidade via
experiéncia religiosa. Mas no contato
com territorios extraeuropeus, feitico
ganha forma e forca, e o lugar do
inauténtico e do auténtico vai para um
lugar de bem e de mal de modo muito
marcado. Entdo, o feitico ocupa um lugar
de mal. E ai, pronto, nadaram de bracada
quando foram ao encontro de diversas
manifestacoes religiosas presentes no
continente africano que eles ndao puderam
entender. Entdo, a palavra ‘feiticeiro’

foi para quase tudo. Mas tem um pouco
essa genealogia. Eu tento refletir a partir
da palavra kindoki, em kikongo, que

se traduziu em linguas ocidentais como
“feitico’, mas kindoki significa ciéncia.
Ou seja, de algum modo, a ideia de feitico
a partir do auténtico e do inauténtico
vem para ca para tornar inauténtica

essa ciéncia possivel, cravada pelo

lugar do mal, também.

S 3

43



T e . et

e e e R S ™ e e




Caderno

de anotacoes

Rebeca Carap

46

&

Escrevo enquanto caminho, no encontro,

com os pés flutuando nos terrenos

alagadigos, e também nos dias de sol,

ouvindo ventos que assobiam risos e choros.

Em Caderno de anotagdes, reuni uma série

de experiéncias ndo contadas na andanga

de ser artista, cheia de marcadores, aos

quais certamente eu ndo inventei.

Escrevo misturando vozes, sentimentos e

coisas tdo invisiveis quanto palpaveis, como

o contorno estético da feira do rolo em

Salvador, as memérias das marés

e as horas dentro dos avioes.

Linhas, contos, pontos e engodos foram

retirados da garganta, fio a fio, para tecer

as anotagodes que flutuam na parede do

Museu da Lingua Portuguesa.

Alinhavos com som se relinem juntos aos

tambores e dguas na sala ao lado.

Esse trabalho marca um tempo e muda

caminhos, assim & meu encontro com

Tiganad, juntos nos firmamos na linguagem,

na palavra dita ou apenas no siléncio.

Escrevo com elementos tocaveis e férteis

que me encontram nas esquinas contando

histérias e, assim, vou anotando.

47






No baile das
linguagens,
as imagens
dancam

Juliana de
Arruda Sampaio

Antropdloga e pesquisadora

50

S 3

Uma das obras da exposicdo Linguas africanas que fazem o Brasil poderia
ser tomada como uma imagem-guia das escolhas curatoriais presentes na
mostra. Trata-se de um conjunto de palavras que guardam significados para a
artista Goya Lopes, mas que também tém relevancia para toda uma comuni-
dade. Comecando com “berco da comunidade” e terminando com “didspora
africana, afro-brasileira”, essas palavras dancam num tecido de fundo preto
formando uma espiral com suas respectivas traducoes para o iorub4, lingua
falada no sudoeste da Nigéria e no antigo Reino de Ketu, hoje Benim.

A partir do desafio, mas também do compromisso de apresentar ao ptiblico
outras linguagens e formas de escrita presentes na cultura brasileira que
atravessaram o Atlantico junto aos cativos sequestrados de Africa, tivemos
a ardua tarefa de selecionar imagens que fossem signo e sintese dessas va-
rias manifestacoes. Das diferentes amarracoes dos turbantes que indicam
o status de pertencimento dentro do candomblé, passando pelos adinkras*
fundidos nos gradis, até os tambores, batuques e comidas de origem africa-
na. Os exemplos sdo tantos, assim como sdo também as multiplas imagens
espalhadas pelas salas da exposicao.

Outra preocupacao da pesquisa foi a de selecionar imagens e obras produ-
zidas por artistas que possuem relacdo com a cultura negro-africana, afro-
-brasileira. Sao fotografias e trabalhos cujos autores dialogam com as comu-
nidades registradas, evitando a armadilha de imprimir um olhar exotizante
e distanciado que pretende apenas analisar o outro. O tecido com a estampa
do bloco Tlé-Aiyé, em que podemos ler a declaracdo “Civilizacdao Bantu”
em meio a simbolos, objetos e mascaras africanas de autoria de J. Cunha,

! Simbolos criados pelos povos akan presentes em paises do sudoeste da Africa,
como Gana, Togo e Costa do Marfim.

51



ilustra bem isso. Por 25 anos, Cunha idealizou e assinou a concepgao visual
e estética do bloco afro soteropolitano, e o fez em dialogo profundo com a
comunidade e com as propostas de afirmacdo e fortalecimento da identidade
e cultura negra. A obra de J. Cunha em geral, e a peca exposta na mostra em
particular, apresenta-se como o resultado de uma expressao que alia a um
s6 tempo, o espirito criativo do artista e a mensagem que o 1€ deseja passar
durante o Carnaval.

Como numa espiral que nunca retorna ao mesmo ponto, uma vez que a cada
volta expande e chega a outros lugares, as imagens presentes em Linguas
dfricanas que fazem o Brasil convidam o publico a perceber o quanto ges-
tos, objetos e tantas manifestacoes culturais brasileiras sdo também africa-
nas e dizem muito da histéria da construgdo deste pais.

> 3

52










Corpo
celeste
-V

Aline Motta

58

3

“Framengo”, “Luar claro ndo & sol”, “Kalunga” sdo os corpos
celestes que orbitaram a criagdo dos trabalhos para a exposigdo.
O “pretugués” de Lélia Gonzalez se uniu ao provérbio ovimbundo
e aos modos de apreensdo do mundo bakongo, emergindo

nas animagoes que riscaram o chdo e as paredes do Museu.
Elas foram construidas a partir de formas sagradas milenares
das escritas graficas centro-africanas e, também, de seus
desdobramentos didsporicos afro-brasileiros expressos nos
chamados “pontos riscados”. Tém como referéncia principal

o “cosmograma kongo”, que pode ser compreendido como

uma representagdo dos grandes ciclos da vida, do universo

e do tempo. Ele é cortado horizontalmente pela Kalunga,

uma linha que divide os mundos fisico e espiritual, além

de aludir ao infinito da linha do horizonte no oceano. O

circulo do cosmograma é simbolicamente dividido em quatro
quadrantes por uma cruz, relacionando a passagem do tempo

ao ciclo de vida dos seres.

59






TSN F— R s — it os V3 gy o P

oG ial 08 G- 4

_._.T.v It
.Ia.ﬂ.,d_‘u. Ju.ml___

e, -

A —~\NJ . , ol
A" o) ) ,

T_ __{E_,\____‘ :

T TS

()
ey -

_____r____..__

t!b]

_:_‘_-.-.__E_,‘_.__




q ﬁ,pduurin »

e e e Y o A

5
R=L
©

nj

flo quimbundo ka
E: milho comumentef :rlida nog i

%

- W n.?t.!hll. ,-\l.ﬂ.i\.'.ﬂl:l.v t
ARl

L

PAAAAAN N







QUILOMBO

do quimbundo kilombo,

“acampamento, exército”

e, em quicongo, significa
“agrupamento de pessoas”.

CAMBADA

do quimbundo kamba
(“amigo/amiga”) + sufixo
portugués -ada (grupo),
ou seja, grupo de
amigos/amigas.

do quimbundo ndende,
“fruto da palmeira®.

CANJICA

do quimbundo kanjika, iguaria & base
de milho comumente servida nos 6bitos
em Angola. Sua permanéncia no Brasil
guarda a base do milho, mas toma
outras formas em determinadas regioces.

SAMBA

do quimbundo samba, “festa”. O
quimbundo & uma lingua tonal e sons
parecidos podem assumir diferentes
significados a depender dos tons
empreendidos nas silabas e suas
combinagodes. Assim, a palavra sambéa
significa “dancga, festa”, s@mba significa
“orar” e S@ambé é um nome prdprio e, no
candomblé do Brasil, &€ o nome de um inquice,
que sdo as divindades na nagao Congo-
Angola. Ressalte-se que as marcas
de acentuacdo (ndo oficiais) aqui utilizadas
tém a funcdo de ilustrar a diferenga de tons.

MARIMBONDO

do quimbundo madimbondo, “vespas”.
Apesar de ser singular em portugués,
em sua lingua original é plural.

MOLEQUE BUNDA

do quimbundo muleke, “garoto”. do quimbundo mbunda,

“glateos, nadegas”.

QUITANDA

do quimbundo kitanda, “feira”.

TANGA

do quimbundo thanga, “tecido”.

FOFOCA UMBANDA

do ioruba 6f6f6 se tornou uma do quimbundo umbanda, “medicina®.
palavra extremamente popular No Brasil, com a pratica africana de se
no Brasil, manteve o significado procurar o curandeiro para cuidar
da lingua original e é usada em de uma doenga, passou-se a designar
comunidades negras da Bahia o espaco onde se operavam os
em expressdes, como “indaca (do tratamentos associando as ervas com
quimbundo ndaka: lingua) de afofé” a magia como espago de umbanda,
ou adinda “boca de afofé”, ou seja, que acabou se configurando como
lingua/boca de fofoqueiro. uma religido afro-brasileira.

XINGAR

do quimbundo xinga/kuxinga, “insultar”.

MACONHA 13, 74.18.

do quimbundo makanya, “fumo”, do quimbundo sanzala, “aldeia”.
“tabaco”. Também é mais uma palavra No Brasil, foi o espago onde os
que, apesar de, em portugués, ser escravizados eram confinados.
entendida como singular, em sua
lingua original é plural.

MINHOCA

do quimbundo minyoka, “vermes, anelideos”. Esta é
mais uma palavra que, apesar de, em portugués, ser
entendida como singular, em sua lingua original & plural.

COCHILAR CAGCULA

do quimbundo koxila/kukoxila, do quimbundo kasula, “o Gltimo
“dormitar”. filho, o mais novo”.



Adinkras sGo simbolos utilizados pelo povo ashanti como forma
de um antigo sistema de escrita capaz de representar desde
diferentes elementos da cultura ashanti até sentengas proverbiais
inteiras em um Gnico ideograma. Em twi, lingua do povo ashanti,
adinkra significa “adeus” e, por conseguinte, esses simbolos sdo
exibidos, por exemplo, impressos nos tecidos das roupas usadas
durante ocasides especiais, sobretudo funerais, importantes
momentos de despedida. O povo ashanti faz parte do grupo
étnico akan e habita paises como Costa do Marfim, Gana e

Togo. Evidenciando a presen¢a do povo ashanti como parte da

diaspora africana no Brasil, encontramos gradis de varias casas

e outras construgdes arquiteténicas ricamente adornados com
alguns dos mais de 80 simbolos dos adinkras, o que é mais uma

amostra da complexa heranga africana em solo brasileiro.

AYA KWATAKYE

Samambaia Penteado do
guerreiro Kwatakye

Uma vez que essa

planta cresce nos Este adinkra simboliza

locais mais adversos, bravura sem temor.

este adinkra simboliza

forga e perseveranca.

NEA ONNIM NO SANKOFA

SUA A, OHU Volte atras para
“Quando a pessoa que buscé-lo!

ndo sabe aprende,

ela passa a saber.”

Este adinkra simboliza
o conhecimento,

a aprendizagem
permanente e a
busca continua do
conhecimento.

Este adinkra simboliza
a sabedoria existente
na sua relagdo com
sua ancestralidade,
seu passado, para a
construgdo do futuro.

Instalagdo de adinkras




KALUNGA € UM GRANDEKIQ |
QUE SE PDOE PERCORRER FOM 0S OLHOS/ | &

MAS NAD COM'\AS PERNAS, | |

Construida a partir de formas sagradas milenares das escritas
graficas centro-africanas, especialmente aquelas do povo
bakongo, e de seus desdobramentos diaspéricos afro-brasileiros
expressos nos chamados “pontos riscados”, a obra tem como
referéncia principal o “cosmograma kongo” (dikenga dia kongo),
que pode ser compreendido como uma representagdo dos
grandes ciclos da vida, do universo e do tempo. Ele & cortado
horizontalmente pela Kalunga, uma linha que divide os mundos
fisico e espiritual, além de aludir ao infinito da linha do horizonte
no oceano. O circulo do cosmograma é simbolicamente dividido
em quatro quadrantes por uma cruz, relacionando a passagem
do tempo ao ciclo de vida dos seres. Corpo Celeste Il foi um
trabalho desenvolvido com Rafael Galante, em 2020. Para esta

montagem, as animagoes nas paredes complementam a original.

Aline Motta

em colaborag¢do com Rafael Galante

Corpo Celeste lll, 2020

Videoinstalag¢do

Colegdo Pinacoteca do Estado de S&o Paulo

Corpo celeste V, 2024

Videoinstalag¢do
Colegdo da artista

73






Os metais transformados por Rebeca Carapia sdo fios

de membdria e invengdo que, para este contexto, materializam

as palavras-frequéncia ditas também pelos tambores. Aquelas
silenciadas pela repressao policial sdo reinauguradas pela
artista, numa proposicdo poética que invoca um material distinto
daquele de que é feito o tambor, justamente levando

a outros tempos, lugares, significados e instdncias de criagdo

a palavra que se quer dizer, a palavra que se precisa dizer hoje

e que ressoard ainda por tempo indeterminado. Trata-se da
palavra antes da palavra. E a sua intengdo poética e realizadora,
figurando, assim, o lugar performativo de enunciagoes
proverbiais, cantadas, de orikis (poemas iorubanos), ideofdnicas,
todas elas implicando os corpos. Isso é fundamental quando

se pensa em linguagens e pensares de origens africanas, e se faz
presente no Brasil por forca dos vissungos, dos canticos

e vibragdes afrorreligiosos, dos cdnticos de jongo e de rodas

de samba, das cantigas de capoeira, dos maracatus etc.

Rebeca Carapia

Caderno de notas, 2024

Conjunto de 10 esculturas em ferro retorcido
Colegdo da artista







80

Adeloyéa OjuBarda
As curas, 2023
Cortesia do fotégrafo

Diogo de Andrade

Gradil do Casardo no 59, Centro - Cachoeira/BA, 2022
Cortesia do fotégrafo

81



82

Adenor Gondim
Baianas, 2001
Cortesia do fotégrafo

Juh Almeida
Irun Ori, 2020
Cortesia da fotégrafa

Com este conjunto de fotografias, a exposi¢cdo convida &
observagdo de outras formas de linguagem que chegaram

ao Brasil junto com os povos sequestrados e escravizados

pelo trafico transatlantico. As trangas e seus variados
desenhos e formas, além de adorno estético, serviam para
marcar, por exemplo, os caminhos de fuga. As diferentes
formas de amarragdo dos turbantes indicam a posi¢cdo
hierarquica dentro do candomblé.

As guias e as contas, nas cores e nas insignias, indicam

o orixd, inquice ou vodum de devog¢do daquele que as porta.

As escarificagoes e curas inscrevem no corpo o pertencimento
d comunidade religiosa da pessoa marcada, o que se aproxima
da linguagem das escarificagoes experienciada ainda no
continente africano. Os gradis com simbolos adinkras portam
mensagens de sabedoria e valores culturais.

Diante da violéncia total e das tentativas de aniquilamento

das culturas dos povos africanos, € interessante notar essas
estratégias de comunicagdo e linguagem usadas e preservadas
pelas suas populagoes. Apesar de ndo serem segredo, sdo um
tipo especifico de linguagem em que o entendimento é reservado
ds pessoas que compartilham do mesmo conjunto de referéncias
e sabem ler e decodificar seus significados.

83



84

Adeloyd OjuBara
Ogd Ofakueran, 2019
Cortesia da fotégrafa

Antonello Veneri
Dois de fevereiro #7, 2014
Cortesia do fotégrafo

Antonello Veneri

Cortesia do fotégrafo

85



Goya Lopes
Africanidades, 2024
Impressdo sobre tecido
Colegdo da artista

Goya Lopes
Espiral Africanidade, 2024
1 N - i Impressdo sobre tecido
. l J s . - @ Colegdo da artista

.n
& \p \\’\e( nas fungoeg
> . proba-baba.;

,.'
uardwo da pma G,
va’ "

& oniy
e F).\Ullrf.jr\
\K\ N Oy
A\ atura.r
e 'E} n
> “._.'?'

Diogo de Andrade

Gradil da Rua Ana Nery,

no 66 - Cachoeira/BA, 2023
Cortesia do fotégrafo




RiTusasasaRsdsrine st

Babé Alapala

S e ettt

Ja iy

.--.v"”'-- -

R T oww o

CIFISACAEISIENTNES

e ]

HNIRNRNANNET

Mu
Salve as folhas

(G

"Kosi ewe, kosi orixd

Ewe Orixé /

BB T Rt e
e S R e e

TOELTITATARLTLIY

I - S I T

"= L )
4 ; v iale * & 7
et ealalaialiela izioritl:‘i:l.lllaac




Cantigas como Escravos de Jé (Jé = casa,
em quimbundo e umbundo) e Abre a roda,
Tindolelé (Tindolelé = andemos, em quicongo
e quimbundo) sdo exemplos de trocas
linguisticas realizadas pelos escravizados
bilingues, conforme argumento elaborado
pela etnolinguista brasileira Yeda Pessoa
de Castro. Os chamados escravizados
ladinos, crioulos e mulheres negras que
realizavam o trabalho doméstico, e falavam
tanto o portugués de seus entdo senhores
quanto a lingua daqueles que trabalhavam
em servigos externos, serviram de ponte
para a africanizagdo do portugués e

para o aportuguesamento dos africanos

no sentido linguistico e cultural.

90

ACARAJE

origina-se do iorubd e & uma
iguaria encontrada em vérias
regides da Africa Ocidental.

ADIE
palavra de origem ioruba
que significa “galinha”.

~
AGANJU
nome em iorubd de um orixa
cultuado no candomblé.

AGO

do iorliba para pedir licenca.

ALAPALA

nome em iorubd de
um espirito ancestral
reverenciado na Bahia.

AME

origem no quicongo,
quimbundo entre outras,
e significa “meu/minha”.

-
AXE
palavra oriunda do iorubd
que significa “energia”.

= =
BABA OKE

nome em iorubd de um orixa
cultuado no candomblé.

BAMBA
originada do quimbundo
e significa “mestre”.

CANDOMBLE

de origem no quicongo

e no quimbundo, dd nome

a uma das mais importantes
religides do Brasil.

DENDE
em quimbundo, significa
“o fruto da palmeira”.

DIDIANGA
palavra do quimbundo
que significa “primeiro”.

ECO

origina-se do iorubd e é mais
uma iguaria encontrada

em vdrias regices da

Africa Ocidental.

EGUM
do iorubd, refere-se aos
espiritos ancestrais.

FUBA
em quimbundo,
significa “farinha”.

JACUTA
do ioruba, significa “altar”.

KOSI EWE, KOSI ORIXA //
EWE O, EWE ORIXA

Do iorubé “Sem folha, sem
orixd// Folha, Folha do Orixa”.

KOTA
do quimbundo, refere-se
ds pessoas mais velhas.

MACUMBA

origem no quimbundo

e significa “cadeados”,
“fechaduras”; também designa
um instrumento musical.

MALE
do iorubad, significa
mucgulmano e ficou

conhecida no Brasil por
causa de africanos malés
que organizaram o levante
malé em Salvador, em 1835.

MALEMBE

palavra do quicongo
que significa “devagar”,
“com gentileza”.

MALUNGO

provavel origem na lingua
tchokwe, “lunga”

(que compade a palavra
malungo) significa “homem”,
assim como no quimbundo
e no umbundo, “kalunga”
(que divide a mesma
composigdo da palavra)
também significa, entre
outras designagoes,
“homem, senhor”.

MIRONGA
do quimbundo,
significa “feitico”.

NAGO
do iorubd@ que designa
uma de suas subetnias.

OBA
do ioruba, significa “rei”.

OLORUM MODUPE
expressdo do ioruba que
significa “Deus, obrigado”.

ORUM
do ioruba, significa “céu”.

ORUMILA
nome em iorubd de um orixa
ligado a adivinhagao.

(0]:1)'¢

do iorubd, refere-se as
divindades tradicionais
do povo iorubé.

(o) (3] Y]
nome em iorubd de um orixa
cultuado no candomblé.

SAMBA

originada do quimbundo,
significa, entre outras
designagdes, “festejar”.

XANGO

nome em iorubd de um dos
orixds mais conhecidos

do candomblé.

XINGANDO
do quimbundo, significa
“insultando/ofendendo”.

~
YAO
do iorubd, designa as pessoas
recém-iniciadas no candomblé.

ZAMBI
origem no quimbundo
e no quicongo, significa

»

3 ”
ser supremo”, “deus”.

ZAMBURA

de origem no quimbundo,

é utilizada para adivinhagdo
com o jogo de bizios.

91



Instalagdo com tambores de jongo,
batuque e maracatu

(ao fundo)
Rebeca Carapia 4
Da série Sustento, 2024
Sustento 09
Ferro retorcido

Colegdo da artista
-

Os tambores integram o conjunto de maneiras pelas quais

pode se dar, no Brasil, a comunicagdo entre os diferentes povos
escravizados trazidos compulsoriamente para trabalhar aqui.

Na Africa Subsaariana, tambores e outros instrumentos diversos
sdo expressdo direta de linguagens e da prosdédia em que linguas
se assentam. Emanam som, vibrag¢do, ritmo e voz. Aqui, em
diversas regides do pais, essas linguagens foram recriadas em

manifestacgoes variadas.

Essas manifestagoes de base afrorreligiosa e cultural foram
amplamente perseguidas e silenciadas ao longo do tempo, desde
a escravatura, passando pelos atos da ditadura militar

e até os dias atuais. Os muitos tambores (uma vez apreendidos)

expressam esse silenciamento.

Mas as manifestagoes culturais populares seguem vivas em todo
o pais, ora se confluem, ora se diferem. Por exemplo, as congadas
(em Minas Gerais), o jongo (em Sdo Paulo, no Rio de Janeiro

e Espirito Santo) e o maracatu (em Pernambuco) possuem
cantos e/ou ferramentas ligadas ao trabalho, além de uma forte
presenca de elementos do catolicismo, como a devogdo a santos
- Nossa Senhora do Rosario e Sao Clemente, por exemplo - e de
elementos de religiosidades e culturas de matrizes africanas na
danga, no canto, no ritmo e na presenga dos tambores. No Rio
Grande do Sul, hd também o batuque, manifestagdo religiosa
afro-brasileira na qual o tambor possui papel fundamental

que se assemelha aos atabaques do candomblé e da umbanda,
religices de matrizes africanas vivenciadas em praticamente

todo o territdério brasileiro.

93



AFOXE
=~ INGOMA EXy

AXE




Instalacao
interativa

A proposta original para a sala
interativa no Museu da Lingua
Portuguesa foi desenvolvida
por Fernando Rabello e Jarbas
Jacomé. Para esta itinerdncia,
o projeto foi adaptado e

assinado por Glauber Vianna.

96




98

Termo do iorubd que significa “energia”,
“forca”. Muitos terreiros de candomblé tém o
titulo de 1Ié Axé, que seria “Casa de Poder”.

Adeloya OjuBara
Aguas de Oxalé no Alabaxé, 2016

AFOXE

w

Oriundo do iorubad, significa “a fala que

faz”. O afoxé estd relacionado a grupos do
carnaval de cidades como Salvador e Recife,
que trazem o candomblé para as ruas ao toque

do ritmo ijexd (mais uma palavra do iorubd).

Helen Saloméo
Afoxé Filhos de Gandhy, Salvador-BA, 2023

EXU

w

Orixa responsdvel pela comunicagdo entre os
seres humanos e os demais orixas. Ultrapassa
os limites do candomblé e assume outras
formas e nomes na umbanda. Vem do iorubé

Est, que significa “Aquele que circula™.

Teresa Sandes
Sem titulo, 2024

PEMBA

"

Origindria do quimbundo e do
quicongo (mpemba), é um giz de
calcario utilizado no candomblé.

Adeloya OjuBara
Pemba de Oya, 2023

ZUMBI

"

Com origem no quimbundo e quicongo, utilizada
em Hollywood associada aos mortos-vivos, esta
palavra significa “espirito” e € o nome de um dos
maiores lideres quilombolas: Zumbi dos Palmares.

Juh Almeida
Ode a Stella do Patrocinio, 202l

INGOMA

Y

Oriundo do quimbundo, significa tambor,
instrumento usado nas festividades afro-brasileiras.
No candomblé, utilizam-se trés ingomas, que

sdo chamadas de il em iorubé, da nagdo

Ketu, e hun na lingua fon, da nagdo Jeje.

Edgar Rocha
Tambores. Igreja Nossa Senhora do Rosario
dos Pretos - Festa de Sdo Benedito, 2016

INGONGO

W

Na lingua quicongo, significa “espiral”.

O ingongo é um anelideo comum no Brasil.
Também chamado de piolho-de-cobra e
gongolo, que & oriundo do quimbundo.

Fernando Rabelo
Sem titulo, 2024

ACARAJE

"

Iguaria comum na Bahia com origens na Africa
Ocidental, tem o eve e o iorub& como suas
linguas de origem e significa “bolo vermelho™.

Amanda Tropicana
Acara de Oya, 2016

99



i
Vel



Vista da instalagdo
com os registros do
linguista estadunidense
Lorenzo Dow Turner.

102

A Bahia foi um importante polo de estudos de pesquisadores
estrangeiros interessados na presenga africana no Brasil,
sobretudo nos anos 1940 e 1950. Ruth Landes, Roger Bastide,
Pierre Verger estdo entre os nomes mais conhecidos dessa
época. Antes deles, em 1940, desembarcou na Bahia o linguista
estadunidense Lorenzo Dow Turner, o primeiro negro a ter
diploma de mestre em linguistica em Harvard. Turner foi pioneiro
nos estudos de gullah, uma lingua falada por descendentes

de escravizados da regido de Sea Islands (entre a Carolina

do Norte e a Geérgia), nos Estados Unidos. Veio ao Brasil
estudar as sobrevivéncias das linguas e dos cultos africanos

e encontrou nos terreiros de candomblé seus informantes e
interlocutores. Ele acreditava que tal pesquisa o ajudaria a
entender como as linguas africanas influenciaram o gullah.
Turner trabalhou com aproximadamente 60 pessoas e gravou
centenas de horas de cangoes rituais, historias de vida e mitos
em iorubd, fon, quimbundo e quicongo. Além das gravacoes,
produziu fotografias e muitas anotagoes relevantes. Os
registros de Turner conferem dignidade aos fotografados e as
legendas atestam o interesse na documentagdo dos saberes
daqueles com quem cruzou. A sua pesquisa legou um acervo
com gravagoes de importantes lideres religiosos do candomblé,
como Made Menininha do Gantois, Martiniano Eliseu do Bomfim,
Manoel Falefa e Jodozinho da Goméia. Alguns de seus trechos
podem ser ouvidos na exposi¢do. Outras fotografias e a
totalidade dos registros feitos por Turner no Brasil podem ser
encontradas por meio do projeto Memérias Afro-Atlanticas:

as gravacgdes de Lorenzo Turner na Bahia (1940-19141).

103



A presenca das linguas africanas no Espirito
Santo & marcada de norte a sul do Estado.
Elas estdo preservadas nas tradi¢goes, mas

também reinventadas no dia a dia do capixaba.

Espirto SaT0
uas alricanas

Hoje, vigar &0
¢ encontrar ling!

Linguas Africanas no Espirito Santo
Concepgado: Claudia Afonso e Isabella Baltazar
Roteiro: Isabella Baltazar

Diregdo: Claudia Afonso e Matheus Noronha
Captagdo: Elizabeth Thiel

Edicdo: Matheus Diniz e Nina Avancini
Participagdo: Débora Araujo e Osvaldo Martins

Videos exibidos

Eustaquio Neves

Crispim: encomendador de almas, 2006-2022
Videoinstalagdo

Colegdo do artista

Lorenzo Dow Turner
Filho de africanos, fala iorubd, 1940-1941

Trabalho em campo no Brasil:
ex-lider de culto iorubd, 1940-19t

Tambores africanos, 1940-1941

Membros de um terreiro de nagdo Congo,
locutores de quicongo, Salvador, Bahia, 1940-1941

Santudrio de uma divindade da nagdo angola e
membros de um culto da mesma nagdo, 1940-191H

Artistas baianos, tocando um vasto repertorio de
masicas africanas, 1940-1941

Mae Valentina e Mae Maria Emiliana da Piedade
(1858-1950), duas geragdes de sacerdotisas

do terreiro do Bogum, nascidas no Brasil

de pais beninenses. Ambas falavam fom
fluentemente, Salvador, Bahia, 1940-19t+

Uma casa de culto Jeje de 200
anos, Bahia, 1940-1941

Senhor e Senhora Santos, ambos
falavam iorubd, Bahia, 1940-191

Lider de um culto da nagdo Angola, Bahia, 1940-1941

Bailarinos do culto nags,
Federagdo, Bahia, 1940-1941

Cortesia do Museu Comunitdrio
de Anacostia - Smithsonian

Mario de Andrade

Rei de Congo - Missdes Folcloricas, 1938
Carimbb - Missdes Folcléricas, 1938
Filmes

Acervo Histérico da Discoteca Oneyda
Alvarenga / Centro Cultural da Cidade
de S&o Paulo / SMC / PMSP

Entrevistas com Margarida Petter, Felix
Ayoh’Omidire e Laura Alvarez Lépez, 2024
Video

Acervo Museu da Lingua Portuguesa

Joel Yamaji

Cafundb, 1983

Filme

Acervo Universidade Estadual de Campinas

Ago Media

Quilombo do Cafundb, 2024

Filme

Acervo Museu da Lingua Portuguesa

Letieres Leite & Orkestra Rumpilezz
O Samba nasceu na Bahia, 2013
Video

Acervo Instrumental SESC Brasil

1IG Obéa de Min
Akotirenes, 2018
Video

Acervo llG Obé& de Min

> 3

105






Ser-horizonte /
O que a dgua
levou

Jaine Muniz 3

Em ambas as obras apresentadas na mostra, Jaine Muniz
afirma a terra, a dgua e o vento como forgas, inclusive, de sua
constitui¢cdo intima, apresentando uma pratica em que corpo e
paisagem, entrelagados, oferecem linguagem. Ao transformar

e reconhecer nos elementos naturais a sua ampla dimensdo

de matéria estética, Jaine formula narrativas que repensam as
existéncias, trazendo-as & expansdo: o horizonte, o mar, a pele,

a cor, todos eles se erguendo como territérios possiveis de vida.
Em Ser-horizonte, o tecido suspenso escrevinha no espacgo a
urgéncia de existir para além das fronteiras impostas ao corpo.
Em O que a agua levou, a superficie pictérica € movimento de
mar e de outras dguas possiveis, lembrando-nos, entre outras
coisas, das linguagens, das memérias, dos elos e das formulagoes
mais profundas que nos chegaram por correntezas e empuxos,
além de nos trazer a auséncia-presenca do que passa, do que se
transforma. O horizonte e o levar das dguas nos situam na forma

e no que se desfaz, segundo a proposi¢cdo da artista.

108 109



Jaine Muniz

Ser-horizonte, da série

Espagos para desmaterializagdo
humana, 2025

Tecido voil e plotagem

Colecdo da artista

Jaine Muniz 1
O que a dgua levou, 2024
Oleo sobre tela

Colegdo da artista




Movimento &
tecnologia

Natan Dias

112

3

Na série Movimento, de Natan Dias, as pegas de ferro
reconfiguram o espago, instaurando geometrias abertas

que sb existem em transito. Cada modulo &, ao mesmo tempo,
forma e ferramenta, evocando a meméria dos instrumentos
que moveram a histéria, tais como facdo, enxada, martelo

e marreta, os quais, nas e com as mdos, sdo resisténcia,
sobrevivéncia e invengdo. O ferro, aqui, pulsa como corpo
coletivo, lembrando que a matéria também tem sua voz.

O gesto de encaixar e desencaixar ndo & mero exercicio formal,
mas reencontro: sdo articulagdes que perguntam em que lingua
nos comunicamos, que caminhos nos permitem estar juntos,
que estruturas sustentam nossas presencgas. Trata-se

do reconhecimento que é fundamentado por e que fundamenta
as relagdes e comunicagoes de pertencimentos temporais

distintos, incluindo-se aquelas que ainda ndo aconteceram.

113



Natan Dias

Movimento & tecnologia, 2022
Corte e encaixe em ago
Colegdo da artista






T
NAo sg PREOCOUpe

o M@; ME FAZ :euz




Me basta
mirarte para
enamorarme
otra vez

Castiel Vitorino
Brasileiro

120

3

As inscrigoes-desenho de Castiel ndo sdo a escrita ordinaria, mas
o registro estético da passagem entre mundos. As linhas tragadas,
abertas em tridngulos, circulos, espirais e flechas, reinscrevem no
papel a gramatica invisivel da vida, da morte e do renascimento.
Sdo diagramas que ndo invocam a ideia de re-presentagdo,

e, sim, oferecem-se, a um s6 tempo, como portais e como lugares
em que se entrelagcam fé, desejo, separagdo, deslocamento e
amor. As palavras que surgem em portugués, espanhol, inglés

ou quimbundo ndo se colocam como tradugdo, mas como

presenca que convoca miltiplas linguas a compor a sua travessia.

Também as cores carregam saberes: o amarelo que acende o
conhecimento, o branco que se abre ao renascimento. Tudo se
organiza num novo cosmograma proposto pela artista - dialégico,
por exemplo, com o dikenga dia kongo (cosmograma kongo)

-, onde as transi¢cdes do corpo e da vida, por sua vez, criam

linguagens e novos ritos.

121



“”J- I
W

Ashazy




Castiel Vitorino Brasileiro

Me basta mirarte para enamorarme
otra vez, 2021-presente

Pastel seco sobre papel

Colegdo da artista




O continente africano é composto por muitos povos e culturas,

e possui idiomas que pertencem a diferentes troncos

linguisticos, tais como o khoisan, o afro-asiatico, o nilo-saariano
e o niger-congo. A maior parte das pessoas escravizadas trazidas
ao Brasil falavam o quimbundo, o quicongo e o umbundo, linguas
do tronco niger-congo pertencentes ao grupo bantu, presentes
em larga escala na regido da Africa Subsaariana e na Africa

do Oeste, entre Senegal e Nigéria. Conjuntamente, o encontro
dessas linguas africanas com o portugués colonial e as mais

de mil linguas indigenas faladas do territdrio hoje brasileiro
resultou no que conhecemos como a lingua portuguesa do Brasil.

Pessoas que viviam na Guiné, no Congo-Angola, na Costa

da Mina (Togo, Benim e Gana), na Baia de Benim, em Angola
e na contra-costa constituiram grande parte da mdo de obra
escravizada trazida para diferentes partes do Brasil entre

os séculos 16 e 19. Durante esse periodo, a partir das rotas
transatldnticas, ocorreram diferentes concentragées

de linguas em diferentes estados do Brasil. Em Mato Grosso
do Sul, Goidas, Mato Grosso, Amazonas, Amapé@, Tocantins,
Rio Grande do Sul, Sao Paulo, Espirito Santo, Sergipe, Alagoas,
Paraiba, Rio Grande do Norte e Ceara houve predominéncia
das linguas bantu. Em Minas Gerais, Bahia, Maranhdo e Para
verificamos a forte presenca dos idiomas bantu e mina-jeje
(ou eve-fon), com destaque para as capitais Salvador (BA),

a primeira com concentragdo de bantu, nagé-iorubd e haucga,
e Sdo Luis (MA), com bantu, mina-jeje e nagé-ioruba,

as mesmas concentradas no Rio de Janeiro e em Recife (PE).

AT NrEly

Mt i

SRR RRAY]

PERRRRRRRRR IR T

|il|IIIIHIIIll|l|llHlHllillilillllllllllll"ll
ARERRRRRRRR R R e n ey
JOVERRRRRER R g LLLNARERA TN
AEONI NI AFRO-ASIATICAS 11100 LLLRN RN R AN
(AR AR NN RN NN NN NN RN e L1

UL N RN R RN RN RN Y] llllllllgllh B

LA RA RN AR RNY]
IR AR AR RAR RNV
(UL RARNNRN N NTY] ]

R8s

£ J!Wﬂ” R i
Grande fl((“\\\\\ ““""'({l\“( ot

I,
i
mm"\ﬂ““““;:}‘u;\ s LWL

ey

Belem®
'_/L luy
Paclfe
Salvador &
—
Santos® Rierde
Janeire
Célonia do
Sacramento

Afro-asiaticas

Linguas Niger-Congo

{“((((“ Oeste-africanas ;;i:’*. S - Nilo-saariana

Bantu )»»»; K - Coissd

- A - Malaio-polinésio

Fonte: CASTRO, Yeda. A lingua portuguesa no mundo e suas africanias,
seu legado linguistico cultural no Brasil, 2018.



A presenca africana no Espirito Santo remonta a meados

do século XVI, tendo como os primeiros representantes
dessa presenca estruturante pessoas sequestradas

de territérios reconhecidos como Angola, Mogcambique

e Congo, portanto territérios em que se assentam linguas
classificadas como pertencentes ao tronco bantu.
Historicamente, é possivel mapear, no Espirito Santo,

o registro significativo da lingua quicongo nas comunidades
do sul e do norte - neste Gltimo caso, também podem ser
identificadas influéncias linguisticas do oeste africano.
Culturas africanas, especialmente de eixo linguistico

bantu, contribuiram para a formagdo de identidades
afro-brasileiras no Estado e podem ser observadas, além
dos atravessamentos propriamente linguisticos, em manifestagoes

como o congo, o jongo, o lundu, o ticumbi e a capoeira.

Regices de concentragdo
de populagdo negra até 1888



I

Af fri no Espirito Sant ta a o

dolkﬂummdomospmmdm
w...\.alﬂgolu. G ique ¢ Congo, portanto

territbrios em que se assentom linguas classificodas como
ao tronco bantu.

Himﬁnunenh.é pussivd mapear, no Espirito Santo, o registro

adcnortn neste {itimo caso, tamb&m podem ser identi

SRR

Culturas africa pecial de eixo linguistico bantu,
poraa

£ 50 de identidades afro-beoslsk
no estodo ¢ podem ser ob das, aliim dos

prop an em ifi Des COmOo O Congo,
o jongo, o lundu, o ticumbi e a capoeira.

i |||I||.‘f|,,“|

|I||I|||||||| 1l
.. *"Illllull II|||

-lvMoIdo-poIMﬂo

TIT\.

O conti i é [por muitos povos
culturas, @ possui idiomas que pertencem a diferentes
troncos linguisticos, tais como o khoisan, o afroasidtico,
a nﬂn-woﬂum e o niger-congo. A maior parte dm pessoas
idas oo Brasil ag

o quicengo e o umbundo, I‘inguasdolmnoo niger-congo
pertencentes oo grupo bantu, presentes em larga escala
na mgéoduiﬁno&thuiqmsmlﬁmdnom
entre Senegal e Nigéria. Conj
dessas [i I'nguus africanas com o portugués colonial
& as mais de mil Ifnguus nﬁganosluludus do territério
hoje brasil no que como
a lingua pertuguesa do Brasil.
Pessoas que viviam na Guiné, no Conge-Angola, na Costa
da Mina (Toge, Benim & Gana), na Baia de Benim, em
Angola e na contra-costa constituiram grande parte da
mao-de-obra escravizada trazida para diferentes partes
do Brasil entre os séculos XVl e XIX. Durante essa periodo,
a partir das rotas IGinti rrera

gaes de i dif estodos do Brasil.
EmMmGromdc&.ﬂ Goids, Mato Grosso, Amazonas,
Amap8, Tecanting, Rio Grande do Sul, 550 Paulo, Espirito
Santo, Sergipe, Alagoas, Paraiba, Ric Grande do Norte
& Cearé houve predominéincia dos linguas bantu. Em
Minas Gerais, Bahia, Maranho e Pard, verificamos a forte
presenga dos idiomas bantu & mina-jeje (ou eve-fom), com
destaque para as capitais Salvador (BA), a primeira
com concentragdo de bunlu. m:go—luru'bﬁ & haugd, e Sdo
Luis [MA], com bantu, mina-jeje & iorubé, as
mmmdmmﬁndehmeem Recife [PE}




O multiartista J. Cunha tem uma vasta produgdo que atravessa
muitos suportes e linguagens: artes pldsticas, design grafico,
cenografia e figurino. Construiu um legado nos 25 anos em
que criou e assinou a concepgado visual e estética do bloco afro
lIé Aiyé. As culturas afro-brasileiras, indigenas e nordestinas
sdo a base do trago, das cores e simbolos mobilizados pelo
artista em seus trabalhos. Entre palavras de origem africana

e de uso corrente no Brasil, o tecido estampado com os

dizeres “Civilizagées Bantu” (estampa da roupa do I1&é em

1996) reafirma o lugar de direito que as culturas africanas
ocupam dentro da formagdo da identidade brasileira e que

o racismo estrutural tenta, de todas as formas, apagar.

J. Cunha

Civilizagdo Bantu - lIé Aiyé, 1996
Pintura sobre tecido de algoddo
Colecdo do artista

gE







Linguas
africanas
que fazem
o Brasil

Yeda Pessoa
de Castro

Etnolinguista (UFBA),
Assessora Técnica do Museu
da Lingua Portuguesa

em Linguas Africanas.

136

> 3

Dos séculos 16 ao 19, o tréafico transatlantico trouxe em cativeiro para o
Brasil mais de quatro milhdes de africanos extraidos de duas regioes sub-
saarianas: a regido de linguas do grupo banto, situada ao longo da extensao
sul da linha do equador, e a regido de linguas oeste-africanas ou “sudane-
sas”, que abrange territérios que vao do Senegal a Nigéria. Apesar dessa
diversidade de linguas, todas sdo mais ou menos remotamente aparentadas,
pertencentes ao mesmo tronco linguistico Niger-Congo (Greenberg, 1955).

A regido bantu, banto em portugués, contém 500 linguas muito semelhantes,
oriundas de um substrato linguistico comum, o protobanto, faladas em 21
paises atuais®. No Brasil, preponderaram sobre todas as demais, em nimero
de falantes, trés linguas litoraneas: o kikongo, falado na Reptiblica Popular do
Congo, na Reptiblica Democratica do Congo e no norte de Angola, o quim-
bundo, lingua da regido central de Angola, e o0 umbundo, do sul de Angola.
Convém observar que essas linguas podem ter sido favorecidas exatamente
pelo fato de serem majoritarias em regides costeiras, onde o trafico se esta-
beleceu, a exemplo do quimbundo-kikongo no porto de Luanda, atual capital
de Angola — a Aruanda cantada nas manifesta¢cdes populares brasileiras —, e
o umbundo no porto de Benguela, cantado nos vissungos de Minas Gerais.

Sua principal caracteristica é o sistema de classes, que funciona por meio
de prefixos que se ordenam em 10 a 15 pares (cl. 1/2, cl. 3/4 etc.) para ex-
primir a oposicdo singular e plural dos nomes, o aumentativo, o diminutivo,
o locativo, o infinitivo dos verbos, permitindo, ainda, delimitar o sentido
desse mesmo nome. E o caso da cl. 1/2, com prefixos mu- / ba-, referentes a
seres humanos, a exemplo de ba.ntu (povos), ba.leke (criancas), ba.kamba
(amigos), plural de mu.ntu, mu.leke, mu.kamba. Da classe ku-, a dos termos

1 Camarbdes, Chade, Reptiblica Centro-Africana, Guiné Equatorial, Gabdo, Angola,
Namibia, Republica Popular do Congo (Congo-Brazzaville), Republica Democratica
do Congo (RDC ou Congo-Kinshasa), Burundi, Ruanda, Uganda, Tanzania, Quénia,
Malaui, Zadmbia, Zimbéabue, Botsuana, Lesoto, Mogambique, Africa do Sul.

137



138

verbais (ku- é semelhante ao to do infinitivo verbal do inglés, to speak,
falar), exemplo de ku.koxila, cochilar, ku.xinga, xingar, ku-samba, sambar,
enquanto da classe ka-, a dos diminutivos, temos, ka.mundongo, rato pe-
queno, e ki- do aumentativo, em ki.lombo, quilombo, grande aldeamento.

Quanto as linguas oeste-africanas, conhecidas por “sudanesas”, as mais
importantes para o trafico foram as linguas da familia ewe-fon, faladas no
Golfo do Benim, e o yoruba. O yoruba é uma lingua tnica, constituida por
um grupo de falares regionais concentrados no sudoeste da Nigéria (Tjexa,
Oyd, Ifé, Ondo etc.) e no antigo Reino de Ketu, hoje no Benim, onde é
chamada de ‘nagd’, denominacdo pela qual os yorubés ficaram tradicio-
nalmente conhecidos no Brasil. J4 o ewe-fon, mina-jeje no Brasil, é um
conjunto de linguas (mina, ewe, gun, fon, mahi) muito parecidas e faladas
em territérios de Gana, Togo e Benim. Entre elas, merece destaque a lingua
fon, numericamente majoritaria na regido, falada pelos fons ou daomeanos,
concentrados geograficamente no planalto central de Abomé, capital do an-
tigo Reino do Daomé, no Benim atual.

Iniciado o trafico entre Brasil e Africa, na primeira metade do século 16,
observou-se a confluéncia de linguas negro-africanas com o portugués eu-
ropeu arcaizante da literatura de Luis de Camoes e do falar popular das ca-
ravelas que circulavam por mares nunca dantes navegados. A consequéncia
mais direta foi a alteracdo da lingua portuguesa de feicdo seiscentista na
antiga col6nia sul-americana. Essa alteracao se fez sentir em todos os seus
constituintes — o 1éxico, o semantico, o prosodico, o sintatico e, de maneira
rapida e profunda, na lingua falada —, o que deu ao portugués do Brasil
um carater proprio, diferenciado do portugués de Portugal, principalmente
pela riqueza da sua prontncia vocalizada, face ao consonantismo e a conse-
quente pressa na enunciacao da fala lusitana com o apagamento das vogais
atonas nas palavras (*p ‘ssoa x pes.soa, *m nino x me.ni.no).

Explicar o componente africano nesse processo é ter em conta a participa-
¢do do negro africano como personagem falante no desenrolar dos aconte-
cimentos e procurar entender os fatores relevantes de ordem socioeconomi-

ca e de natureza linguistica que, ao longo de quatro séculos consecutivos,
favoreceram a interferéncia de linguas africanas na antiga lingua portugue-
sa trazida para o Brasil.

Como pano de fundo, a densidade populacional — estimada entre quatro a
cinco milhoes de africanos transplantados durante trés séculos para substituir
o trabalho escravizado de amerindios no Brasil, entre eles 75% falantes do
grupo banto — que originou um contingente de negros e mesticos superior ao
nimero de portugueses, entre outros europeus na colonia (de acordo com as
informac0es histéricas disponiveis e as estimativas demograficas de época, a
exemplo do censo oficial de 1823, perfazia 75% desse contingente humano
no total da populagdo brasileira, que era de cerca de 4.700.000 habitantes).

Na intimidade desse contexto histérico, o isolamento social e territorial em
que foi mantida a coldnia pelo monop6lio do comércio externo brasileiro
feito por Portugal até 1808 condicionou um ambiente de vida de aspecto
conservador e de tendéncia niveladora, mais aberto a aceitacdo do que cha-
mamos de “aportes culturais mutuos e de interesses comuns”. Ndo se trata-
va tdo somente de “empréstimos ao vocabuldario resultantes de troca bilate-
ral de linguas em presenca” (Bonvini, 2002), mas da apropriacao de termos
novos, pela necessidade de preencher os vazios lexicais para denominar
objetos recém adquiridos, estender sentidos, expandir o 1éxico para descre-
ver e cobrir um fato social que era a presenca do negro africano escravizado
em terras brasilicas. Enfim, era transformar as “africanidades” trazidas pelo
trafico em “africanias”, o legado negro-africano nas Américas que se acha
inscrito no ambito de todas as suas dreas socioculturais e linguisticas.

Aqui, destaca-se a atuacdo socializadora da mulher negra no seio da fa-
milia colonial, aliada ao processo de socializacdo linguistica exercido pe-
los negros ladinos junto a escravaria. Ladinos eram aqueles que logo cedo
aprendiam a falar por transmissao irregular de rudimentos do portugués
arcaizante colonial corrente na época e, assim, podiam participar de duas
comunidades sociolinguisticamente diferenciadas, a casa-grande e a senza-
la, para tomar o bindmio consagrado pela obra do mesmo nome de Gilberto

139



140

Freyre. Na condicdo de “bilingues”, atuavam como uma espécie de intri-
guistas, de leva-e-traz, ja que podiam falar a um ntimero maior de ouvintes
e influencia-los, adaptando uma lingua a outra e estimulando a difusdo de
certos fendmenos linguisticos entre os nao bilingues, no caso, o “escravo
novo” e o “escravo bogal”, os recém-chegados.

Dentre a escravaria doméstica, os escravos de jo (Kimb. n)jé, da casa), da
conhecida cantiga de roda dos brasileiros, a mulher negra, na fungao de
“made-preta” e babd, cuidadora de criangas, nos ensinou que o cacula é o
filho ou a filha mais novos da familia, teve oportunidade de interagir e exer-
cer sua influéncia naquele ambiente doméstico e conservador, incorporan-
do-se a vida cotidiana do colonizador, fazendo parte de situacoes realmente
vividas. Interferiu no comportamento da crianca por meio de seu processo
de socializacdo linguistica e de determinados mecanismos de natureza psi-
cossocial e dindmica. Entre eles, elementos de sua dieta nativa, quiabo,
maxixe, jilo, temperada, com azeite de dendé; componentes simbdlicos do
seu universo cultural e emocional, que ela introduziu na contacao de histé-
rias e nos acalantos, tais como seres fantésticos (tutus, mandus, boi da cara
preta); expressoes de afeto (dengo, xodo, cafuné), crencas e supersticoes (o
homem do saco), interdi¢Oes alimentares (ndo comer fruta quente ao sol).

Subjacente a esse processo, é notavel o desempenho sociolinguistico de
uma geracgdo de liderancas afrorreligiosas que sobreviveu a toda sorte de
perseguicoes e é detentora de uma linguagem liturgica de base africana,
veiculo de transmissdo simbdlica de valores ancestrais religiosos, éticos,
estéticos e de integracdo e ascensdo na hierarquia sociorreligiosa do grupo,
porque nela se acha guardada a nogao maior de segredo dos cultos. Essa
chamada lingua-de-santo é a fonte atual de diferentes aportes lexicais afri-
canos que enriquecem o portugués do Brasil, enquanto a musica popular
brasileira é, hoje, o seu principal meio de divulgacdo, em razdao de muitos
dos seus compositores serem membros de comunidades afrorreligiosas. Foi
assim com Vinicius de Moraes e é, atualmente, com Caetano Veloso, Gil-
berto Gil, Ger6énimo Santana e tantos outros de igual grandeza, entre os
quais componentes de blocos afros, afoxés e escolas de samba dos carna-

vais brasileiros. Exemplo relevante é a palavra ‘axé’ (de étimo fon/ioruba),
fundamento sagrado de cada terreiro, usada como termo votivo, equivalen-
te a “assim seja” da liturgia cristd, ou entdo o corriqueiro “boa-sorte”, que
terminou incorporada ao portugués do Brasil para denominar um estilo de
musica que se tornou sucesso internacional, tipo world-music, produzida na
Bahia pelo cantor-compositor Luiz Caldas, nos anos 1980.

Jano século 19, o processo de urbanizacao que se iniciava no Brasil a partir
da instalagdo da familia real portuguesa no Rio de Janeiro e a abertura dos
portos para o comércio externo em 1808 exigiram a fixagdao nos centros
urbanos em formacio da mao-de-obra escravizada recém trazida da Africa,
numa época em que a maioria da populagdo brasileira era constituida de
mesticos e de crioulos. Esses, ja nascidos no Brasil, falavam portugués com
“sotaque brasileiro” como primeira lingua, estando por conseguinte mais
desligados de sentimentos nativistas em relacdo a Africa e susceptiveis a
adocdo e aceitacdo de padroes europeus entdao vigentes. Testemunho atual
desse fato sdo as vestes e os paramentos sagrados das cerimdnias festivas
do modelo urbano de estrutura conventual jeje-nagé dos candomblés da
Bahia, que se organizou naquela época. Sdo saias rodadas, tecidos renda-
dos, espadas, coroas, capacetes de evidente inspiracdo colonial europeia.

Finalmente, com a exting¢do do trafico transatlantico para o Brasil, em 1856,
até a abolicdo oficial da escravatura no pais em 1888, o trafico interno foi
intensificado. Negros escravizados, de maioria banto, que predominavam
nas plantagoes do Nordeste, foram levados para outras nas regides do Sul e
Sudeste (depois também ocupadas por europeus e asiaticos) e, em direcao
oposta, do Centro-Oeste, para explorar a floresta amazonica, onde os povos
indigenas sdo preponderantes. Em consequéncia, portanto, da amplitude
geografica alcancada por essa distribuicdo humana, o elemento negro, em
sua grande maioria banto, foi uma presenca constante em quase todas as re-
gides do territério brasileiro sob regime colonial e escravista, comprovada
pela presenca dos seus iniimeros quilombos (Anjos, 2012).

Na inevitabilidade desse processo de interferéncias culturais reciprocas e

141



142

em resisténcia a ele, o negro africano terminou impondo, de forma mais ou
menos subliminar, alguns dos mais significativos valores e tracos expres-
sivos do seu patriménio cultural e linguistico na construcao da sociedade
nacional emergente e da lingua brasileira. Entretanto, nesse contexto sdcio-
-historico, cada lingua ou grupo de linguas exerceu uma interferéncia pro-
pria. No que concerne a interferéncia banto, ela é a mais profunda e extensa
em razao da antiguidade do povo banto no Brasil, denominado tradicional-
mente de Congo-Angola, da densidade demografica e amplitude geografica
alcancada pela sua distribuicdo humana em territério colonial brasileiro.

Os aportes bantos, ou bantuismos, estdao associados ao regime da escravi-
dao (senzala, mucama, bangué), enquanto a maioria deles estd completa-
mente integrada ao sistema linguistico do portugués, formando derivados
portugueses a partir de uma mesma raiz banto, o que ja demonstra uma
antiguidade maior (esmolambado, dengoso, sambista, xingamento, man-
gacdo, molequeira, caculinha). Em alguns casos, a palavra banto chega
a substituir a palavra de sentido equivalente em portugués: corcunda por
giba, molambo por trapo, xingar por insultar, cochilar por dormitar, cagula
por benjamim, bunda por rabo, marimbondo por vespa, carimbo por sinete,
cachaca por aguardente. Alguns ja se encontram documentados na lingua
literaria do século 17, na obra satirica do poeta baiano Gregorio de Matos
e Guerra (1636-1696).

Ao encontro dessa gente banto ja estabelecida nos nticleos coloniais em
desenvolvimento, também é registrada a presenca de povos ewe-fon, cujo
contingente foi aumentado no século 18, em consequéncia da demanda
crescente por mao-de-obra escravizada nas minas de ouro e diamantes en-
tdo descobertas em terras de Minas Gerais, Goias e Bahia, na Chapada Dia-
mantina, simultaneamente com a plantacao e producdo de tabaco na regido
do Reconcavo Baiano. Sua concentracao naquele século foi de tal ordem
em Vila Rica, atual Ouro Preto, que chegou a ser corrente entre a escravaria
local um falar de base ewe-fon registrado em 1731/41 por Ant6nio da Costa
Peixoto em A obra nova da lingua geral de mina, s6 publicada em 1945, em
Lisboa. Esse documento linguistico, o mais importante do tempo da escravidao

no Brasil, foi escrito para ser utilizado pelos “senhores das terras” como um
instrumento de dominacdo, como o préprio autor confessa.

Sob outro ponto de vista, os aportes culturais ewe-fon foram responsaveis
pela configuracdo das religides denominadas Tambor de Mina, no Mara-
nhado, e pela estrutura conventual do modelo urbano jeje-nagd dos candom-
blés da Bahia. Entre outras evidéncias, a orquestra cerimonial composta dos
trés atabaques rum, rumpi, lé e do idiofone gd, o barco (grupo de iniciacdo),
o0 peji (altar), o runcé (camarinha), o ajunté (guardido), o decd (cerimonia
de iniciacdo), denominagdes consagradas de inegavel origem ewe-fon ado-
tadas pelos terreiros.

Ao findar do século 18, a cidade de Salvador, entdo denominada de Bahia,
passa a receber, em levas numerosas e sucessivas, um contingente de povos
procedentes da Nigéria atual, em consequéncia das guerras interétnicas que
ocorriam na regido. Entre eles, a presenca nago-ioruba foi tdo significativa
que o termo nagd na Bahia comecou a ser usado indiscriminadamente para
designar qualquer individuo ou lingua de origem negro-africana no Brasil.
Nina Rodrigues mesmo da noticia de um “dialeto nag6”, falado pela popu-
lacdo negra e mestica da cidade da Bahia naquele momento, que ele ndao
documentou, mas definiu como “uma espécie de patois abastardado do por-
tugués e de varias linguas africanas”. Logo, ndo se tratava da lingua iorub4,
mas de um falar afro-brasileiro de base ioruba.

Devido a uma introducao tardia e a numerosa concentracao dos seus falan-
tes na cidade da Bahia, os aportes lexicais do ioruba sdao mais aparentes,
especialmente porque sdo facilmente identificados pelos aspectos religio-
sos de sua cultura e pela popularidade dos seus orixas no Brasil (Iemanja,
Xango, Oxum, Oxéssi etc.). Por isso mesmo, a investigacdo sobre culturas
africanas no Brasil tem sido baseada nos mais proeminentes candomblés de
tradicdo nagb-ketu em Salvador, uma abordagem metodolégica nagocén-
trica que vem sendo observada desde Nina Rodrigues, e que terminou por
desenvolver a tendéncia de interpretar os aportes africanos no Brasil por
meio de uma Gtica iorubd, mesmo quando ndo o sdo.

143



144

Depois de trés séculos de contato direto e permanente de falantes negro-
-africanos com a lingua portuguesa de feicdo arcaizante que lhes foi im-
posta como segunda lingua, o portugués do Brasil, naquilo em que ele se
afastou do portugués de padrao europeu, descontada a matriz indigena mais
localizada, é, em grande parte, o resultado de um movimento implicito de
africanizacdo do portugués e, em sentido inverso, de aportuguesamento do
africano. Ou seja, o portugués vernaculo brasileiro com respingos no portu-
gués literario é o produto histérico do encontro do portugués arcaico, falado
pelas caravelas e escrito na literatura consagrada de Luis de Camdes, com
as linguas negro-africanas majoritariamente do grupo banto, durante mais
de trés séculos dos tempos coloniais no Brasil.

Essa interacdo linguistica, apoiada por fatores favoraveis de ordem sdcio-
-histérica e cultural, foi provavelmente facilitada pela proximidade relati-
va da estrutura linguistica do portugués europeu antigo e regional com as
linguas negro-africanas de maioria banto que o mesticaram. Entre essas
similaridades, o sistema de sete vogais orais atestado no protobanto, (a, e,
8,1, 0, 0, u) e a estrutura silabica ideal de ritmo binario (CV.CV) (consoante
vogal.consoante vogal), onde se observa a conservacao do centro vocalico
de cada silaba, mesmo atona, fazendo com que todas as vogais sejam niti-
damente pronunciadas e ndo haja silaba fechada por consoante. Esse tipo de
aproximacao casual, mas notavel, provavelmente possibilitou a continuida-
de do tipo prosddico de base vocalica do portugués antigo na modalidade
brasileira, afastando-a, portanto, do portugués de Portugal, de prontncia
muito consonantal. Assim, portanto, se a vogal é o centro sonoro da pala-
vra, o brasileiro de onde for, em diferentes tons e diapasdes fala cantando.
E o caso, por exemplo, da prontincia brasileira *pi.neu, *a.di.vo.ga.do, *ri.
ti.mo em lugar de “pneu, ad.vo.ga.do, rit.mo”, no padrao lusitano.

Considerando que o portugués do Brasil ndao é um todo, um bloco unifor-
me, mas um conceito coletivo que se pode desdobrar de acordo com as
ocasides, as regides e as classes sociais, os aportes africanos estdo mais
ou menos completamente integrados ao seu sistema linguistico segundo
os niveis de linguagem socioculturais, enquanto o portugués de Portugal,

antigo e regional, foi ele proprio africanizado, de certa forma, pelo fato de
uma longa convivéncia. A complacéncia ou resisténcia, face a essas inter-
feréncias reciprocas, é uma questdo de ordem sociocultural, e os graus de
mesticagem linguistica coincidem geralmente, mas ndo de maneira abso-
luta, com os graus de mesticagem bioldgica que ocorrem no Brasil, visto,
hoje, como o pais de maior populacdo de descendéncia melano africana do
mundo, fora da Africa.

Assim sendo, se é verdadeiro que a lingua substancia o espaco identitario
do seu povo falante e comp0Oe o seu patrimonio imaterial, essa realidade
é elaborada como meio de firmar o pertencimento biossociocultural do Bra-
sil como produto de um processo intenso e continuo de contatos fisicos
e trocas culturais.

L

Saiba mais:

CASTRO, Yeda Pessoa de.
Camédes com dendé:

o portugués do Brasil

e os falares afro-brasileiros.
Rio de Janeiro: Topbooks
Editora, 2022.

145



Sobre:

“As linguas
africanas que
fazem o Brasil’

9

Alexander

Cobbinah

Linguista (USPFFLCH]
com pesquisa em
“Linguas ndo-indoeuropeias”

146

3

Esta é a primeira exposicdo no Museu da Lingua Portuguesa dedicada ex-
clusivamente ao papel e legado das linguas africanas no desenvolvimento
linguistico e cultural brasileiro. Por extensdo, ela abrange varios fendmenos
relacionados a linguagem, como a expressdo artistica e a atuacao religiosa.
O continente africano, e sua riqueza cultural e linguistica, tem sido discutido
no Brasil ja desde o fim do século 19 por artistas, académicos, praticantes
do candomblé e integrantes dos movimentos negros. No mundo académico,
a preocupacdo com a Africa aconteceu de forma bem mais timida do que se
podia esperar, e muitas vezes de maneira preconceituosa, enquanto outras
perspectivas para a Africa foram motivadas pela curiosidade e a busca por
uma identidade negra.

Nos tiltimos 20 anos, o niimero de estudos e pesquisas sobre a Africa cresceu
de forma rapida e consistente, coincidindo com uma maior visibilidade des-
ses assuntos na esfera de opinido publica e no discurso midiatico. Com a pro-
liferacdo do ativismo pelos direitos dos negros no Brasil e com a maior par-
ticipacdo dos brasileiros negros nas esferas cultural, econdmica e académica,
ambas as questdes vém a tona no inicio do século 21. Intelectuais e ativistas
lutam conscientemente pela reavaliacio da Africa e seu lugar nas narrativas
compartilhadas sobre a histdria e a identidade brasileiras, em conjunto com
um questionamento do lugar alocado as pessoas negras na sociedade, con-
frontando, no processo, o passado e o presente racistas.

A exposicdo chega em um momento no qual o interesse pelo continente
africano estd em plena ascensao, e se junta as vozes criticas por muito tem-
po marginalizadas, questionando perspectivas tradicionais sobre a Africa.
Sem duavida, apds séculos de relacoes econdmicas, deportacdes e migra-
¢oes forcadas de milhoes de africanos para o Brasil, o continente africano
desempenha um papel proeminente na formacao da sociedade brasileira e
no curso de sua histéria em todos os niveis, abrangendo cultura material,
praticas, organizacdo social e, certamente, a formacdo do portugués bra-
sileiro. Mesmo sob uma perspectiva do mito da democracia racial, esses

147



148

fatos sdo reconhecidos — embora a contragosto e superficialmente — como os
elementos africanos relegados ao status de “contribui¢do” a uma base predo-
minantemente luso-europeia. Essa postura é, naturalmente, coerente com as
ideologias politicas e as préticas sociais das elites dominantes no Brasil. Se a
Africa, os africanos e seus descendentes ndo podiam ser completamente igno-
rados, eles tinham que ser neutralizados e marginalizados, tanto no discurso
quanto na vida social e politica. Afinal, a suposta inferioridade da Africa, seus
habitantes e suas culturas tém sido uma das justificativas para a escravizacao
e exploracdo brutal dos recursos humanos e materiais do continente durante
séculos. Tal postura foi mantida, pelo menos implicitamente, mesmo ap6s a
abolicdo, quando praticas racistas visando ao controle e a subjugacdo da po-
pulacdo negra do Brasil permaneceram de formas mais ou menos veladas,
mas dessa vez, com o proposito de exclui-la da participacao politica, do status
social e da riqueza econdmica.

A discusséo sobre a Africa e seu papel no Brasil tem sido, portanto, sen-
sivel por duas razoes principais: havia o perigo de encorajar os brasileiros
negros nos seus esforcos de ascendéncia social e participagdo ativa na so-
ciedade, abrindo as comportas para reivindicacoes de direitos civis dos ne-
gros brasileiros; por outro lado, evitava-se uma discussao dolorosa e dificil
sobre um passado opressivo e violento e suas repercussoes pelo Brasil atual
e as desigualdades enormes entre as elites e as populagdes economicamen-
te e politicamente marginalizadas, em sua maioria negras.

Embora progressos tenham sido feitos, com legislacdo garantindo um trata-
mento dos contetidos relacionados a Africa em todos os niveis da educacédo, o
discurso publico, especialmente sobre as linguas africanas e seu papel funda-
mental na constituicdo do portugués brasileiro, ainda é, em muitos casos, bas-
tante superficial e frequentemente tratado de forma caricata ou folclorizante.
E comum reduzir o papel das linguas africanas a alguns itens lexicais, com
apenas referéncias a termos culindrios ou relacionados ao entretenimento (mu-
sica, danga), despojados do contexto cultural em que tém significado. Estes
sdo, sem duvida, géneros com um envolvimento africano visivel, mas o ponto
é que, convenientemente, cozinhar e dancar sao atividades que tém sido cum-

pridas por africanos, ou brasileiros de ascendéncia africana, desde a época da
escraviddo. O que falta nessa perspectiva sdo as outras areas do conhecimento
prestigiadas e respeitadas, como a ciéncia ou as artes, das quais as pessoas ne-
gras foram excluidas, mas para as quais elas e seus ancestrais ofereceram enor-
me contribui¢do, como no caso da arquitetura, matematica, praticas literarias,
botanica, agricultura, mineracao, farmacologia, medicina, entre tantas outras.

A exposicdo, claramente, tem o objetivo de ndo apenas transmitir fatos lin-
guisticos, sejam eles itens de vocabulario ou estruturas gramaticais. Dessa
forma, os curadores se distanciaram de uma visdo estruturalista eurocéntrica
e bastante abstrata de lingua, dominante na visdo académica desde Saussure,
e adotaram uma perspectiva mais ampla que permite considerar a lingua
como uma ferramenta e pratica social entre tantas outras, capaz de transmitir
ndo apenas informacGes, mas conceitos fundamentais relacionados a arte,
espiritualidade e civilizagdo. No continente africano, o uso da lingua esta
profundamente entrelacado com a organizacdo social e a pratica religiosa,
como evidenciado pelas exibi¢des dos simbolos adinkras e os provérbios em
varias linguas bantu, expostos em uma vasta instalacdo da artista Aline Mot-
ta que retine som, projecao e material impresso. Os adinkras sdo um sistema
sofisticado de representagdo dos valores fundamentais da sociedade ashan-
ti, um povo do atual sul de Gana, onde cada simbolo representa conceitos
centrais, muitos deles associados a provérbios que, por sua vez, funcionam
como uma sigla para todo um conjunto de valores, mentalidades e codigos
de conduta culturalmente relevantes. Na Africa Ocidental, e em outros lu-
gares do continente, os provérbios sdo uma parte importante das estratégias
retéricas compartilhadas e usados tanto na conversa cotidiana quanto em
discursos formais. Seu dominio, especificamente na civilizacdo ashanti, é
tradicionalmente o dominio dos assim chamados “linguistas”, profissionais
com uma formagdo dedicada, que atuam como intermediarios entre reis,
chefes e outros representantes do poder politico e o ptblico em geral. O uso
de provérbios, junto com outros meios retoricos, serve ao proposito de refe-
renciar diretamente esse conhecimento cultural compartilhado, mas também
de criticar adversarios de maneira indireta e, portanto, preservar a dignidade
do oponente, mantendo a harmonia social.

149



150

O mesmo é indubitavelmente verdadeiro para os provérbios projetados na
parede, impressos em tiras de papel coloridas para o visitante levar consigo
e acompanhados por simbolos da esfera cultural bantu. Essa parte da exposi-
¢do nos convida a considerar que a lingua é, de fato, mais do que as palavras
soltas (léxico) que a compdem, e mesmo mais que as suas estruturas grama-
ticais que definem a formacao de palavras e frases (morfologia e sintaxe). O
uso de provérbios se situa no intersticio entre lingua e cultura, e é um fend-
meno ligado a lingua em uso. Isso levanta a questao de até que ponto essas
praticas linguisticas africanas estdo implicitas quando se fala a variedade
brasileira do portugués. Certamente, os africanos escravizados devem ter in-
troduzido e perpetuado estratégias e estruturas discursivas no idioma que
lhes foi imposto. Suas formas culturalmente motivadas de usar as linguas
para falar sobre o que era relevante para eles, nas maneiras que consideravam
adequadas usando praticas simbolicas como o sistema adinkra e provérbios
que encapsulam e transmitem visdes de mundo e normas sociais e morais,
assim como praticas religiosas com suas convencoes linguisticas especificas.
Isso, por sua vez, abre novas avenidas sobre como pesquisar e como pensar
as interagoes entre linguas europeias e mentalidades africanas, e uma mu-
danca em direcdo a lingua como pratica e ndo apenas como estrutura.

A exposigdo deixa claro que o patriménio linguistico africano no Brasil
nao é de interesse apenas para os afro-brasileiros, mas para todos os brasi-
leiros. Logo na entrada, nds nos deparamos com varias palavras de origem
africana, que sdo de uso geral, impressas no verso de grandes espelhos, cer-
cadas por corddes de buzios. Sdo vocabulos que todos os falantes do portu-
gués brasileiro conhecem e usam como parte de um vocabulario basico. O
ponto de relevancia geral é reiterado no outro extremo da exposicdo, uma
exibicdo de tambores com um texto corrido de autoria de Lélia Gonzalez,
que trata do estigma linguistico racializado e o conceito do “pretugués”.
O excerto, citado na integra, deixa claro que Gonzalez defende a posicao
de que todos os brasileiros falam pretugués, sendo o portugués brasileiro,
em todas as suas variantes, falado por todas as classes sociais, profunda-
mente moldado pelos africanos e linguas africanas. Em outra parte, uma
parede inteira é dedicada a depoimentos de linguistas e outros pesquisado-

res das humanidades, e da voz a praticantes linguisticos das comunidades
afro-brasileiras, como quilombolas e candomblecistas, discorrendo sobre
varias questdes em torno do uso da lingua, da variagdo linguistica e do
patriménio linguistico africano no Brasil. Essa secdo oferece novos hori-
zontes e inspiracdo para visitantes que buscam informacdes além do dis-
curso mainstream, acrescentando perspectivas académicas e informacoes
adicionais mais profundas as exibigdes mais acessiveis.

Na minha concepcdo, a exposicdo Linguas africanas que fazem o Brasil
deve ser vista no contexto de duas mostras anteriores sobre as linguas dos
migrantes europeus e sobre as linguas indigenas. Ambas traziam reflexdes
sobre préticas linguisticas marginalizadas. Esse ciclo enfrenta diretamente
o mito do Brasil como territério monolingue, expondo a natureza compulso-
ria desse monolinguismo, que foi reforgado, e as vezes diretamente imposto,
por meio de politicas publicas atravessadas pela discriminagdo de praticas
linguisticas que ameacaram a hegemonia do portugués e da cultura luso-
-centrada. O propdsito desta e das outras exposicdes é, por um lado, edu-
cacional, fornecendo fatos e informacoes, mas também altamente politico,
visando a recentrar o discurso oficial, neste caso, em direcao ao continente
africano, e reescrever séculos de apagamento e epistemicidio. O publico
é relembrado que as linguas e praticas linguisticas africanas, como parte
de toda uma gama de praticas sociais, sdo de fato centrais para a cultura
brasileira, e vale ressaltar que as populacGes que usaram e difundiram tais
linguas e praticas nunca foram a minoria neste pais, apesar de tentativas
mais ou menos bem-sucedidas de supressdo econdmica e politica.

Nesse sentido, a exposicdo nao é a conclusao, mas o ponto de partida para
uma discussdo que estava esperando para se realizar em nivel societal mais
amplo, trazendo conteidos complexos para uma gama de visitantes que tal-
vez estejam expostos a tais reflexdes pela primeira vez em sua vida.

o

151






Programa
Aprendiz
Museu Vale
PAVPAS

3

Inspirada pela exposicdo Linguas africanas que fazem o Brasil, realizada
pelo Museu Vale em parceria com o Museu da Lingua Portuguesa,

esta edicdo do Programa Aprendiz Museu Vale dedica-se a investigar

a profundidade das influéncias da diaspora africana no Espirito Santo.

O curso propde compreender e evidenciar a presenca de Africa em

diferentes territérios e manifestacées culturais do estado, reconhecendo
as multiplas linguagens que expressam a resisténcia da populacdo negra
e sua permanéncia através do conhecimento, do pertencimento e das
praticas transmitidas entre geracoes.

A partir dessa perspectiva, o Nicleo Educativo do Museu Vale delineia
uma curadoria formativa que se conecta as realidades dos 14 jovens de
comunidades da Grande Vitoria, selecionados para o programa.

A programacao tem inicio com uma contextualizacdo histérica conduzida
pelo historiador Marcus Vinicius Sant’Ana, que apresenta as expressoes
afro-diasporicas no Espirito Santo, vivas em quilombos e festas populares,
como o Ticumbi em Sdo Mateus, a Festa de Sdo Benedito em Vitoéria, o
congo e o samba na Grande Vitoria, e a Folia de Reis em Muqui e Mimoso.

Na sequéncia, a professora especialista em literatura, curadora e parceira
do Museu Vale, Isabella Baltazar, propde um dialogo sobre o conceito de
curadoria. A partir de exemplos cotidianos, ela amplia o entendimento do
termo, conectando-o a curadoria de arte e as multiplas etapas que envolvem
arealizacdo de uma exposicdo, da expografia a mediacao educativa.

154




Contribuindo para a reflexdo sobre a gestao cultural, Antdnio Vitor,
diretor do Centro Cultural Eliziario Rangel, discute a importancia de
espacos culturais atuantes e acessiveis, que acolhem diversas linguagens
artisticas, da danga ao cinema, da literatura as artes visuais, como
ferramentas de transformacao social.

A dimensao da prética artistica é abordada pelo artista Luciano Feijao,
que aproxima os jovens de seu processo criativo, desconstruindo mitos
em torno do fazer artistico. Com base em seu repertério de pinturas,
desenhos e ilustragdes, o artista compartilha pesquisas, referéncias

e modos de construcao conceitual, valorizando o pensamento critico,

a autonomia e a criatividade como fundamentos da arte contemporanea.

156

Encerrando o percurso, o SENAC-ES, parceiro de longa data do Museu
Vale, contribui com uma formacao técnica ministrada pelo professor
Elsimar Rosindo, que apresenta os bastidores da montagem

de exposi¢des, envolvendo iluminagdo, cenografia, marcenaria, pintura
e acabamento fino. De forma dinamica, o educador revisita algumas
das mais de 59 exposicoes ja realizadas pelo Museu Vale, ressaltando

a inventividade e o cuidado que marcam a trajetdria da instituicao.
Com mais de 160 estudantes formados desde sua criagdo, o Programa
Aprendiz Museu Vale reafirma seu compromisso com a formacao
artistica e a transformacao social por meio da arte e da educacdo museal,
difundindo saberes e oficios que integram o campo da cultura e da
economia criativa, e desta vez, sob uma perspectiva diasporica.

157



159

158



Da educacao
como rota
e desvio

Gleyce
Kelly Heitor

Arte-educadora

160

3

Rotas

Primeiramente realizada em 2024, no Museu da Lingua Portuguesa,
em Sdo Paulo, a exposicdo Linguas africanas que fazem o Brasil
tem curadoria do musico e filésofo Tigand Santana, e investiga

as influéncias negro-africanas nas linguagens, no vocabulario

e na pronuncia do portugués brasileiro. Como parte das agoes

do programa Extramuros, do Museu Vale, em Vitoria, a itinerancia
da exposicdo chega em 2025 a capital capixaba, tendo como sede

o monumental Palacio Anchieta.

E qual é a relevancia do local no qual a mostra é realizada, para o pensar/
fazer educacdo na exposicao?

O Palacio Anchieta salvaguarda importantes elementos que conectam

o passado ao presente. Dentre esses elementos, que nos informam sobre
lingua, educacdo e memoria, podemos destacar uma pintura, exposta em
um dos corredores, na qual vemos um padre jesuita catequizando uma
pessoa indigena.

Indicios do qudo o prédio, fortemente ligado a identidade politica
e patrimonial capixaba, e que funciona atualmente como sede
do governo e espaco museoldgico aberto ao publico, esteve, na sua

! Shokichi Takaki. Uma tarde na colina de Piratininga, 1966.




fundacdo no século X VI, vocacionado a educagao jesuitica (A TRIBUNA,
2011), na qual a lingua, além de importante elemento de catequizagao,
foi dispositivo de controle e assimilacao cultural.

E neste prédio, onde se ensinava a lingua do colonizador, que temos

uma temporada de celebragdo e aprendizados sobre linguas que resistiram
ao apagamento cultural do projeto colonial. E, assim sendo, pensar
educacdo na exposicdo Linguas africanas que fazem o Brasil demanda
reflexdo critica em torno das intersec¢des entre passado e presente,

bem como sobre a convergéncia temporaria destas duas narrativas,

no Pal4cio Anchieta.

De quais historias nosso cotidiano é feito?

As travessias que trouxeram ao Brasil as linguas africanas deixaram
marcas de violéncia e, ao mesmo tempo, de persisténcia. Entre rotas
forcadas e desvios inventados, essas linguas negro-africanas, como
iorubd, quicongo, ewe e bantu, fizeram morada em nossos gestos, miisicas,
rezas, comidas e corpos. Linguas que resistem como fios de continuidade
entre o visivel e o invisivel, o passado e o agora.

Foi partindo disto que pensamos, como proposta para uma experiéncia
educativa na exposicdo, a proposta Rotas e Desvios, um laboratério de
investigacoes pedagogicas, que conflui com a curadoria ao compreender
que a lingua é um territério de existéncia e invencao.

Em seu projeto curatorial, Tigana Santana destaca que as linguas
africanas ndo sdo “estrangeiras”, mas sim profundamente enraizadas
na formagao cultural e linguistica do Brasil — presentes no nosso léxico
cotidiano e na sensibilidade estética. Logo, falar, compor ou pensar
nelas é afirmar uma dimensdo estética e politica que reivindica
herancas postas a margem.

Razdo pela qual a exposicdo evidencia o papel das linguas africanas

na constituicdo da nossa oralidade, escrita, musicalidade e cosmologias
e 0 quanto no Brasil, o portugués é atravessado, tensionado e recriado
por sons, ritmos e sentidos oriundos de povos africanos em didspora
que, mesmo submetidos a violéncia colonial, tiveram papel central na
constituicdo do que sera rebatizado, por Lélia Gonzalez, de “pretugués”

(2020). Sendo assim, a lingua nao pode ser vista apenas como um c6digo
comunicativo, mas como corpo, territério e arquivo vivo.

O que nos leva ao destaque/cuidado feito pela educadora Carla Santos?,
que ao nos prepararmos para atuar na exposicao, abordou o risco

de que a heranca africana esteja profundamente presente em nosso
cotidiano, nas palavras que dizemos sem saber de onde vieram, nas
comidas que preparamos, nos modos de celebrar e de rezar, e que,
ainda assim, permaneca ausente de nossa historia.

E af onde reconhecemos que a educacéo tem papel central para que seja
possivel aprender a ver, a ouvir e a sentir o que sempre esteve aqui, e que,
no entanto, nos foi ensinado a esquecer. E que ressaltamos que, por essa
perspectiva, o programa educativo ndo se limita a interpretar a exposicao,
mas a prolongar seus sentidos, criando caminhos coletivos que nos
ajudem a estabelecer outras relagdes com a lingua.

Por isso evocamos a ideia de Rotas e de Desvios — para conceber a
educacdo como uma experiéncia de criacdo e pesquisa, como uma pratica
viva, que se constréi junto a educadoras(es) e publicos, como espaco

de escuta no qual arte e pedagogia ndo sdo campos separados, mas
linguagens que se alimentam mutuamente.

Desvios

Organizamos, portanto, nossa forma de pensar e mobilizar os publicos
para uma experiéncia com a exposicao, em quatro eixos: Rotas, Falar
com o corpo, Escuta e Desvios, que sdo menos categorias fixas e mais
caminhos de aproximacdo. A partir deles, elaboramos questdes geradoras,
no intuito de ampliar didlogos, seja com as obras, seja com as ideias

que constituem a exposicao.

que memorias uma palavra pode carregar?

E a pergunta que fizemos em Rotas, e a partir da qual buscamos promover
encontros com as linguas como memdria viva, capazes de revelar
herangas espirituais e comunitarias, lembrando-nos que cada palavra é
também uma oferenda e uma convocagdo de pertencimento.

? Carla Santos é educadora do Museu Vale. O relato foi colhido durante
a formacdo de mediadores, no dia 12 de setembro de 2025.

163



como o corpo fala, quando a palavra cala?

Orienta o eixo Falar com corpo, e chama atenc¢do para a fisicalidade da
lingua. Para o impulso que temos de tentar, como escreve a educadora
Maria Galacha?, “descobrir a intencdo que um olhar esconde”.

Para a busca do gesto, da respiragao, do ritmo e do siléncio como
conhecimento. Para nos conectarmos com bell hooks (1994), que afirma
0 corpo como lugar de saber; no qual a linguagem vibra para além

das palavras, abrindo passagens entre sentir e pensar. O corpo fala,
traduz, inventa e nos ensina a reaprender o mundo com a pele, com

0 sopro, com o tambor.

como os sons cotidianos guardam histérias?

E uma pergunta que ressalta o papel da Escuta, e chama atencéo para
a lingua como som, frequéncia e musica do mundo. Para a necessidade
de exercitarmos o ouvido, criarmos trilhas e registrarmos os sons

que nos habitam.

Escutar é ceder lugar, é reconhecer que ha mundos que s6 se revelam
no tempo da atencgao.

que mundo nasce, quando nomeamos ou inventamos palavras?
Orienta, por sua vez, a ideia de Desvios, e dialoga com Edouard Glissant
(1990), para quem a lingua é o lugar onde o imaginario resiste. Eixo
dedicado, portanto, as invencoes poéticas, as escritas, as caligrafias,

as traducdes e a nossa capacidade de nomear o novo e o que nao existe.
Ao campo do jogo e da liberdade, onde a lingua se reinventa, criando
margens e fugas frente a norma colonial. Ao desviar, criamos outras rotas
de sentido, outros modos de dizer e de existir.

Esses eixos nos orientam nas formagoes internas e ptblicas do projeto.
A partir deles, criamos junto as equipes de mediacao, dispositivos para
ativar a exposicao como um laboratério de reflexdao pedagdgica, onde
cada obra pode se tornar ponto de partida para experiéncias coletivas
de pensamento. Um espaco de trocas e coautoria, em que a exposicao
passa a ser também um lugar de pesquisa, encontro e imaginacao.

3 Maria Luiza Galacha é educadora da exposicdo. A frase vem de relato escrito,
compartilhado durante a formagdo de mediadores, no dia 12 de setembro de 2025.

164

Rotas e Desvios é, assim, uma pedagogia em movimento. Um espaco
onde lingua, corpo e territério se cruzam e se reinventam, lembrando-nos
de que educar é também aprender a desviar — do instituido, do linear,

do previsivel. Em cada travessia, reafirmamos a educacdo como gesto

de permanéncia e reinven¢ao, como modo de evidenciar o que

o colonialismo silenciou.

Educar, aqui, é desviar-se das versdes tinicas do mundo, é permitir-se
aprender com as margens, com o que resiste e insiste. E reconhecer, como
nos ensina Leda Maria Martins (1997), que o tempo nao é linear, mas
reencontrado. Nesse sentido, educar é lembrar e reinventar ao mesmo
tempo, é fazer da lingua um territério de liberdade, onde o Brasil que nos
habita pode, finalmente, se dizer em suas multiplas vozes.

Referéncias

A TRIBUNA. Paldcio Anchieta: 450 anos de historia. Suplemento

Especial, 1 ago. 2011. Disponivel em: http://biblioteca.ijsn.es.gov.br/
ConteudoDigital/20160920_aj11501_patrimoniohistrico_palacioanchieta.pdf.
Acesso em: 15 set. 2025.

GLISSANT, Edouard. Poética da Relagdo. Rio de Janeiro: Ed. 34, 1990.
GONZALEZ, Lélia. [1979] A mulher negra na sociedade brasileira. In:
GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano: ensdaios,
intervengdes e didlogos. RIOS, Flavia; LIMA, Marcia (orgs.) Rio de Janeiro:

Zahar, 2020, p.49-64.

HOOKS, bell. Ensinando a Transgredir: a Educa¢do como Prdtica da Liberdade.
Sao Paulo: WMF Martins Fontes, 1994.

MARTINS, Leda Maria. Afrogrdfias da Memodria: o Reinado do Rosdrio

e a Reinvengdo do Tempo. Belo Horizonte: Mazza Edicoes, 1997.

SANTANA, Tigana. Linguas Africanas que Fazem o Brasil (texto curatorial).
Museu Vale, 2025.

165



L7

166 167



. \
%
oy
o
oy
=
=

- U
b




171

170



Linguas africanas
que fazem o
Brasil: possiveis
significados para
a expografia

Stella
Tennenbaum

Autora da expografia

172

3

Em outubro de 2023 recebi o convite de Tigana Santana para pensar

a expografia da proxima exposicdo temporaria do Museu da Lingua
Portuguesa, na época, ainda sem nome. Ele me enviou um texto que ja
continha toda a exposicdao com a descricdo dos desejos e das sensacoes que
o0 espaco deveria provocar. Ao longo do processo, ficou comigo o pedido
de que cada pedaco da exposicao fosse cuidado. Entendi que o projeto ndo
era somente sobre linguas, mas sobre linguagens: tudo que esta colocado

no espago significa. As cores, os suportes, as formas, os materiais, o foco
significam. Dessa forma, o percurso expositivo funciona como um processo
de letramento em linguagens africanas — sempre presentes, ainda que
raramente reconhecidas em nossa vida. Um ensinamento de que os adinkras
estdo em grades e fachadas de edificios por todo o Brasil e carregam
sentidos, assim como os biizios, os obis e as guias.

Quando surgiu a possibilidade da exposicdo itinerar para a cidade de
Vitdria, percebemos que ela teria que ser repensada para se relacionar
Com 0 NOVO espago e com o entorno. Artistas do Espirito Santo deveriam
dialogar com os artistas ja presentes na exposicao e 0 novo espago
propunha algumas questdes, como um edificio histérico com uma
arquitetura presente, a entrada de luz natural na area expositiva e a
impossibilidade de reproduzir a solu¢do usada em Sao Paulo de suspender
as obras, quase uma oposicao ao espaco anterior que, apesar de também
ocupar um edificio histérico, conta com uma sala expositiva mais neutra.

O principal gesto arquitetonico da exposi¢do para o Palacio Anchieta foi
mudar a entrada para a drea com iluminacao natural, deixando a instalacao

173




com palavras mais solar e iluminada, com

um pano de fundo amarelo — cor introduzida

na itinerancia. Como ndo era possivel pendurar
as palavras, bizios e guias no teto, usamos como
referéncia estruturas desenhadas por Lina Bo
Bardi para desenvolver o suporte das palavras,
agora bordadas, e um grid para pendurar

os buzios, trancas e guias que também serve
como elemento de conexdo entre a area

externa e a interna.

Em Vitoria, as palavras escritas se misturam
com os significados expressos pelos adinkras

na parede de fundo. Assim como as fotos
selecionadas pela curadoria, e que carregam
diferentes sentidos através da representagao

de trancas, turbantes, estampas, gradis, estdo
em didlogo com as obras de Rebeca Carapia,
escritas no espaco. Neste ponto, a circulacdo

se bifurca — de um lado uma sala interativa e,

de outro, um corredor criado para filtrar a entrada
de luz e abrigar a obra de Aline Motta, projetada
no piso e nas paredes.

O corredor, desse modo, propGe o contato entre
0s artistas ja presentes na exposicao em Sao
Paulo com os artistas capixabas. Castiel Vitorino
Brasileiro, Natan Dias e Jaine Muniz dialogam
com a obra colaborativa de Rebeca Carapia,
Aline Motta e Tigana Santana, um gesto possivel
na itinerancia e que atribui novos significados

a serem lidos pelo publico.

174

......................................... . NATAN
3. CUNHA Pl
R
.................. ;
CASTIEL
@ vr*ro;f'l,ﬂoq‘)ﬂ__ o
REBECA™ // -
= ’
CARAI?'IA P/ o 5
(2] ’ = / ALINE MOTTA 09"
SALA : : | REBECA.CARAPIA £
INTERATIVA i Lo TIGA TANA
6__. o= " RN sﬁ
P .. GOYA LOPES ]
S :
AV ;
: JAINE
saLA VY MUNIZ
_, MULTIMIDIA
|f-§\ s
Hr /7-'—:'
7} &
PLANTA BAIXA
[\ {
—
MAPAS i
- NATAN
1 DIAS
s i ==
3. CUNHA ~ - . T _
— —— | [ | _ S ) 7 ;
—- “~ ' RN
® B > CASTIEL . ’ ‘ a
REBECA = 7N VITORINO W~
- A - /__.
CARAPIA GLOSSARIO - . P
—e= | - ~ /
# " y t—\
SALA p > ¢ |- S / ALINE'MOT':': é?;u
1 / REBECA CARAPIA E
INTERATIVA 1] [ ReBECA cARAPIA
=11 ~ ! ! Q l
I GOYA LOPES -
e ~ | | “_/ - I I
C = E
v JAINE
' SALA MUNIZ
|+ MULTIMIDIA (
r_,:\\' ~ =
) L
VISTA SUPERIOR
0 5 10

175



ALINE MOTTA,

REBECA CARAPIA E
TIGANA SANTANA

NATAN DIAS

ALINE MOTTA

GLOSSARIO

GOYA LOPES

REBECA CARAPIA

J. CUNHA

ISOMETRICA

10

177

176



ELEVAGAO A

ELEVAGAO B

ELEVACAO C

“II
=

ELEVACAO E ELEVACAO F

178 179



Mais um tijolinho
na estética
negra do design
contempordneo

Oga Mendonga
e Daniel Brito

Autores do projeto grafico

180

3

O desafio foi criar uma identidade que, desde o primeiro olhar, dialogasse
com as obras da exposicao e evocasse no publico do Museu da Lingua
Portuguesa o imagindrio africano. A proposta buscou ser atraente,
instigante e inconfundivel.

Quando recebemos o convite para o design de Linguas africanas

que fazem o Brasil, Sdo Paulo vivia um momento fértil para a cultura
negra, com exposicoes, espetaculos e eventos que celebravam essa
heranca plural. Ja existe hoje uma estética negra no design brasileiro
contemporaneo — simbolos, signos e cores que remetem as culturas
africanas e afro-brasileiras. Dentro desse cenario, o desafio era se
destacar sem perder o didlogo com esse universo visual.

Na itinerancia da exposicao para Vitdria, mantivemos a busca por
originalidade e integracdo com o espaco expositivo e com as mostras
anteriores do Museu Vale. O foco foi adaptar a comunicagao

as especificidades locais, evitando repeticoes.

O conceito parte do reconhecimento de que linguas fundamentais para a
formacao do portugués no Brasil — como quicongo, quimbundo, umbundo,
iorubd, mina e ewe-fon — iniciaram, durante a travessia do Atlantico
Negro, um processo profundo de entrelacamento e sobreposicdo. Essa
ideia orientou toda a construcdo visual.




O vermelho foi adotado como cor central, evocando a memoria da
diaspora e as marcas do colonialismo. A partir dele, criamos um simbolo
original — um adinkra préprio — inspirado nos btizios, capaz de traduzir
esses conceitos de forma sintética e sensivel.

Uma das imagens complementares € a representacdo grafica da cortina

de buzios que, logo no inicio da exposicdo, acolhe os visitantes. Essa
representacdo se tornou uma marca permanente do projeto expografico,
condensando sua forca simbolica e visual. A imagem da cortina se alterna
com 0 nosso adinkra nas pecas de comunicacdao da mostra.

Na montagem em Vitéria, a exposicdo ganhou novas camadas: a presenca
de artistas locais, a introducdo da cor amarela e uma sala inteiramente

branca, que ampliaram o didlogo com o espaco e tornaram a mostra
ainda mais vibrante.

Identidade visual

LINGUAS
AFRICANAS
QUE FAZEM

O BRASIL

Uma itineréncia do Museu da Lingua Portuguesa

LINGUAS
AFRICANAS
QUE FAZEM

O BRASIL

Apresentacdo do conceito da identidade visual, inspiragdes e uso das fontes complementares.

182

Simbolos graficos Exemplos de texto de parede
complementares da
identidade visual

Adinkra criado para a exposi¢do baseado
nos bizios e cortina de bazios.

INSTITUTO TAMBOR

JUH ALMEIDA

]
Os tambores integram o conjunto de maneiras pelas
quais pade se dar, no Brasil, a comunicagdo entre os

i povos izados trazidos jament
para trabalhar aqui.

Na Africa Subsaariana, tambores e outros instrumentos
diversos sdo express@o direta de linguagens e da prosédia
em que linguas se assentam. Emanam som, vibragdo,
ritmo e voz. Aqui, em diversas regies do pafs, essas
linguagens foram recriadas em manifestagdes variadas.

Essas manifestagdes de base afrorreligiosa e cultural
foram te p idas e silenciadas ao longo
do tempo, desde a escravatura, passando pelos atos da
ditadura militar e até os dias atuais. Os muitos tambores
(uma vez apreendidos) exp esse silenci .
Mas as manifestagdes culturais populares seguem vivas
em todo o pafs, ora se confluem, ora se diferem.

Por exemplo, as congadas (em Minas Gerais), o jongo
(em Sé&io Paulo, no Rio de Janeiro e Espirito Santo)

e o maracatu (em Pernambuco) possuem cantos efou
ferramentas ligadas ao trabalho, além de uma forte
presenga de elementos do catolicismo, como a devogdo
a santos - Nossa Senhora do Rosério e Sdo Clemente,
por exemplo - e de elementos de religiosidades e culturas
de matrizes africanas na danga, no canto, no ritmo.

& na presenga dos tambores.

No Rio Grande do Sul, hé também o batuque,

manifestagdo religiosa afro-brasileira na qual o tambor
possui papel fundamental que se assemelha aos
atabaques do candomblé e da umbanda, religides

de matrizes africanas vivenciadas em praticamente

K{odo o territdrio brasileiro. j
- -

s 2

¥ adinkros sio simbolos utilizados pelo povo ashanti como forma *
de um antigo sistema de escrita capaz de representar desde
diferentes elementos da cultura ashanti até sentengas
proverbiais inteiras em um Gnico ideograma. Em twi, lingua
do povo ashanti, adinkra significa “adeus” e, por conseguinte,
esses simbolos sdo exibidos, por exemplo, impressos nos
tecidos das roupas usadas durante ocasides especiais,

| sobretudo funerais, importantes momentos de despedida.

O povo ashanti faz parte do grupo étnico akan e habita paises
como Costa do Marfim, Gana e Togo. Evidenciando a presenga
do povo ashanti como parte da diaspora africana no Brasil,
encontramos gradis de varias casas e outras construgdes
arquitetdnicas ricamente adornados com alguns dos mais

de 80 simbolos dos adinkras, o que & mais uma amostra da




egides de concentragdo
e populagdo negra até 1888

Camiseta
da equipe
de mediagdo

184

e
ALy
PO
FOLEOLE O e
AL
LU g
‘u‘mnnnnu

il

QESTE-AFRICANAS e ol

iy

Célonia do
Sacramento

Linguas Niger-Congo
{1117 Afro - asigticas ([ ©este - africanas %
E Bantu DY K - Coissa
- A - Malaio-polinésio

Mapa com adig¢do
do Espirito Santo

a ligagdo das rotas escravagistas
com as diversas linguas africanas.
Destaque para um mapa exclusivo
mostrando a concentragdo

da populagdo negra no Espirito
Santo em 1888.

T

Comunicacdo digital da exposig¢do

Adaptagdo do mapa que demonstra

Banner 1050 x 590 px

Comunicagdo externa

da exposic¢do

. Convite Whatsapp / email

Banner 1000 = 1000 px

Carrossel Instagram

Feed Instagram

185



Acessibilidade
que transforma

Amanda Freitas
e Viviane Sarraf

Consultoras de acessibilidade

186

3

Comprometido com a inclusdo das pessoas com deficiéncia, o Museu
Vale contou com a consultoria da Museus Acessiveis para integrar a
exposicao Linguas africanas que fazem o Brasil um conjunto de recursos
de acessibilidade que ampliam a experiéncia de todos os ptblicos,

com énfase no atendimento as pessoas cegas e com baixa visdo.

Para esse publico, os recursos oferecidos sdao fundamentais para que a
experiéncia da visita seja acessivel e possa ser plenamente apreciada.
Logo na entrada, um mapa tatil apresenta a localizacdo dos recursos

e orienta o percurso. Integrado a ele, um QR Code oferece contetidos
em audiodescrigdo, que traduz imagens em palavras, e possibilita que
materiais, obras e conceitos curatoriais sejam compreendidos de forma
sensivel e objetiva, além de Videolibras, que ampliam a comunicagao
com a comunidade surda.

Ao longo do trajeto, o visitante encontra pranchas tateis bidimensionais
de duas fotografias, que traduzem composi¢des visuais em alto-relevo e
variagoes de textura. Assim, formas, contornos e enquadramentos podem
ser apreciados pelo tato, criando uma leitura material da imagem.

Os textos e legendas da exposicdo também estdao disponiveis em locugao,
facilitando a fruicdo do contetido para quem prefere ouvir. Também foi

produzido um caderno em Braille, impresso em tinta e fonte ampliada,

187




com o glossério das palavras presentes na mostra, garantindo diferentes
formas de leitura e acesso autonomo as informacées. Em didlogo com os
repertorios que inspiram a mostra, a montagem inclui ainda uma placa
em braille com simbolos adinkra em relevo e legenda em Braille,

que destaca grafias presentes nas linguas africanas no Brasil e convida

a uma aproximacao sensivel e tatil com esses signos.

A acessibilidade na exposicdo € parte da experiéncia cultural e ndao
um adendo. Quando integrada desde a concepcao, ela potencializa

a qualidade do acesso, a clareza da mediacdo e a riqueza da leitura
para todos os publicos.

Linguas dfricanas que fazem o Brasil reafirma esse compromisso e
oferece autonomia, seguranga e compreensao a quem visita, celebrando
a diversidade dos modos de perceber e participar da cultura, para que
experiéncias acessiveis sejam regra, e nao excegao.

188

189



Uma itineréncia do Museu da lingua Portuguesa

s --;_:IH-
e
I

"y QUATSP

CEFBRRRARRARANANS

191
190



Montagem

192 193






English versions of the
essays and conversation

Samba, Canjica, and Palm Oil

Museu Vale presents African Languages
That Make up Brazil, an exhibition curated
by musician, writer, and philosopher
Tigana Santana, in partnership with the
Museu da Lingua Portuguesa.

The show investigates the intersecting
Sub-Saharan African influences that
manifest themselves in the language,
intonation, vocabulary, and pronunciation
of the Portuguese spoken in Brazil.

Suspended structures, sound installations,
adinkra symbols, cowrie shells, and
audiovisual pieces interact with one
another to create a space of memory

and recognition for the legacies of the
African diaspora that are still alive and

in constant transformation. Each element
establishes connections between past and
present, and between the spoken and the
written word, revealing how African roots
continue to be a driving force behind the
construction of identities in Brazil.

In this edition, produced by Museu Vale
at Anchieta Palace, the spotlight turns

to Espirito Santo, with the participation
of three local artists: Castiel Vitorino
Brasileiro, Natan Dias, and Jaine

Muniz. These intertwined narratives,
combined with dialogue among educators,

196

communities and local landscapes,
strengthen the identity of the Museum,
whose work has deep roots in this
territory, and encourages the production
of art in the region.

With African Languages that Make up
Brazil, Museu Vale and the Vale Cultural
Institute invite members of the public
from various walks of life to acquaint
themselves with the diverse range of
voices, words, and symbols in Brazil’s
rich cultural landscape, shaped by
powerful ancestral forces.

Museu Vale
Vale Cultural Institute

3

The Portuguese spoken in Brazil was
born from the encounter of different
peoples, cultures, and traditions. Peoples
of Bantu, Yoruba, Jeje, Fon, and many
other linguistic origins were forcibly
brought to this land and, even in the face
of the violence and trauma of slavery,
left profound and transformative marks.
These presences resonate not only in the
language but also in music, spirituality,
architecture, and popular expressions — in
everything we are, say, and create.

The exhibition African Languages that
Make up Brazil, presented in Vitdria
(Espirito Santo), is the result of a
partnership between the Museu

da Lingua Portuguesa and the Museu
Vale, bringing to the public of Espirito
Santo the content originally presented
in Sao Paulo, at the Museu da Lingua
Portuguesa, between May 2024 and
February 2025.

With curatorship by musician and
philosopher Tigana Santana, in both
editions the exhibition proposes a sensory
and symbolic journey that intertwines
orality and writing, past and present,
memory and invention. In its Vitéria
edition, the show deepens its connection
with the local territory through the works
of artists Castiel Vitorino Brasileiro,
Natan Dias, and Jaine Muniz.

Celebrating knowledge, dialogue, and
the recognition of the multiple layers
that comprise our language — alive,
ever-evolving, and made of encounters,
resistances, and creations — the Museu da
Lingua Portuguesa wishes all readers an
inspiring experience with this catalogue
and a sensitive immersion into the many
voices that shape Brazil.

Museu da Lingua Portuguesa

3

A language is a living river. It carries with
it centuries of history, crossing oceans

and uniting continents. In Brazil, African
languages have become deep currents that
have shaped the way we speak, think, and
celebrate life. Words, intonation, gestures,
and knowledgew brought by millions

of enslaved Africans have taken root in
everyday life, and now flourish in the music,
cuisine, festivals, and faith of the people,
and form part of our very identity. These
are presences that resist oppression and the
passage of time, reinvented anew by each
subsequent generation.

This edition of African Languages that
Make up Brazil turns the spotlight on

the State of Espirito Santo, enlisting the
talents and sensibilities of local artists

such as Castiel Vitorino Brasileiro, Natan
Dias, and Jaine Muniz. The work of these
artists is directly related to the linguistic
and cultural heritage coming from Africa,
and, alongside that of other artists, creates a
narrative that unites memory and invention,
local and universal, past and present.

Espirito Santo is proud to be part of this
narrative. By providing a space for artists,
educators, and communities to reflect on
this legacy, we call attention to the fact
that this culture is alive, diverse, and
created through interaction. To celebrate
these languages is also to acknowledge
the history, resistance, and beauty of the
African peoples who helped shape Brazil.
In Espirito Santo, the diversity that is our
greatest strength gains a new lease of life

197



every day — in our gestures and way of
speaking, in our culture, and in the proud
hearts of our people.

Renato Casagrande
Governor of the State of Espirito Santo

3

Words, Territory, and Memory

When we take a closer look at the place we
live in and the lives we lead, we can see that
our African heritage lives on in our culture

and in the roots of so many customs in Brazil.

The exhibition, African Languages That
Make up Brazil —which we are proud now
to be presenting at the Anchieta Palace —
addresses this subject. The sounds, images,
words, and emotions that make up this show
compel us to listen, not only to the sounds,
but also to the stories, cultures, and acts of
resistance that have left such a deep and
indelible mark on the identity of Brazil.

In the Espirito Santo edition, featuring
artists such as Castiel Vitorino Brasileiro,
Natan Dias, and Jaine Muniz, the curator
invites us to look closely at the place

we live in. The Museu Vale thus provides
recognition for the State of Espirito Santo
and its culture, in ongoing dialogue

with cultural creators and with the
community as a whole.

The strength of the exhibition lies in its

198

testimony to the presence of these linguistic
features in our daily lives, thereby drawing
attention to the African heritage that courses
through our veins. More than vestiges of

a bygone age, these are living presences
that reverberate in music, cuisine, lifestyles,
African religions, and even in the way

we speak. Greater recognition for this

kind of language helps to counter racism
and enables Black people to play a more
proactive role in shaping Brazil.

African Languages That Make up Brazil

is an act of justice and remembrance — a
symbolic reparation that celebrates the
power of words as tools of resistance,
identity, and belonging. It provides
Brazilians with an opportunity to acquaint
themselves with the diversity of their roots,
and, above all, take pride in them.

Fabricio Noronha
Secretary of State for Culture

s 3

This exhibition aims to change the focus
on what certain lines of thought have
called language but that, according to
various worldviews, is the pulse that
makes communities forged by human
histories and extra-human presences live.
So, although we consider an idea of
language encompassed by linguistics, it
must be pointed out that records, spellings,
and living performativity brought by the
bodies that form (and have formed) Afro-

Brazilian and African knowledge hold a
prominent place in this exhibition.

By stating Linguas africanas que fazem

o0 Brasil [African Languages that Make
Up Brazil], we primarily intend to affirm
that cultural presences from part of Sub-
Saharan Africa constitute Brazil. In another
layer, we mean that stating “language”
refers to a mode of existence; therefore,
language is not an instrument but rather
how one perceives and experiences

the world and its apprehensible and
incomprehensible events. Finally, we wish
to say that quite a few languages have
arrived in the Brazilian territory through
transatlantic kidnapping from the vast,

ancient, new, and present African continent.

One must describe in detail the languages
or modes of existing radiated from the
matrix-continent. The homogenization of
the African cultural plurality has to do with
the same project that racializes as Black a
set of individuals — who, according to said
classification, wouldn’t even be considered
people — and grants a white phenotype

to the neutrality of not having a race

and being the measure that legitimatizes
whatever it is to be humanity, knowledge,
semiosis, and reality.

Here, this exhibition combines the
materialities of projections; metals; printed
and tangible words; fabrics; wood and
drums; sewing; lights; and sounds to offer
immersion into the words, expressions,
and text-images based on which people
think, act, and are without being aware

of their origins in the African continent
(from the Kimbundu, Kikongo, Umbundu,
Yoruba, Fon, and Mina languages). We
see these unequivocal inputs in the voices
and readings of African words that make
up the Brazilian Portuguese and those that
weave the Brazilian songbook, as well as
in patterns, projected works, and sculpture
lines. The adinkra symbols and proverbs
must also receive our attention.

Three dimensions intersect and offer this
exhibition to the audience: the political
one, which affirms the centrality of
Afro-centered references in the forging

of Brazilian thinking, in an anti-racist
proposition; the informative one, which
highlights the African and Afro-Brazilian
linguistic-cultural content that forms us; and
the aesthetic one, which brings art, so that
all dimensions of the experience (including
the non-evident ones) are explored.

We must indeed pay attention to what we
carry within us but refuse to acknowledge
or are unaware of. We have historically
seen that this leads us to a somber path
regarding our subjectivity and our
collective intersections. We wish that
Black African languages in Brazil go
beyond thematic places and that their
presence in institutional spaces is not
reduced to representativeness devoid of
knowledge production and behavioral
consciousness.

Tigana Santana
Curator

199



English version

The language of
the others has
always healed us

A conversation
among Zé Miguel
Wisnik, Isa Grinspum,

and Tigand Santana

Z.é Miguel Wisnik _ To start, I’ll propose
the following as food for thought: the
show African Languages — how it was
conceived and everything it radiates and
gives off — has to do with a different
understanding of what language is.
Languages are usually conceived as
communication instruments that convey
content among people, right? And what
we feel when we visit the show, and
which is stated as the point of departure,
as a foundation, is that language is a
pulsation, a way of being, or rather, ways
of being, ways of existing. Therefore,

it is not only about a lexicon and
grammar. One’s existence and being are
placed in one’s language, involving the
living, humans, the invisible, and the
unfathomable. It’s beautiful this is being
put forward this way and that it poses the
challenge of changing our perspective.

200

So, Tigan4, I think it would be very
interesting if you talked a little bit about
that. I think it is a good guiding thread for
our entire conversation.

Tigana Santana _ First, for the record,
I’m pleased to be here this August
afternoon, in Sdo Paulo, at the house of
our dear Isa Grinspum, accompanied by
Mayara Carvalho, Samantha Alves, and
my dearest Zé, to have this talk. I think,
Zé, this is a fundamental issue that has
largely guided our process of conceiving
and constructing this exhibition. I always
like to recall one thing I learned from the
Bakongo civilization, which I have been
studying for years and whose cosmology
is part of my academic research. The
Bakongo civilization was forged by the
Kikongo language, strongly present

in Brazilian culture and our everyday
lexicon. And I’ve learned something that
fits well with what you’ve just said, Zé. In
Kikongo language, the prefix Ki means
the essence of something. So, Kongo is
the name of the civilization; Kikongo is
the language of the Bakongo. Therefore,
Kikongo is the essence of the Bakongo.

Z.é _ How wonderful!

Tigana _ This learning process regarding
what a language may be, according to
philosophical concepts and cosmologies
established in the African continent,
guided this exhibition process, which

actually has many responsibilities.

One is to seize the opportunity of the
show being widely publicized and shared
with a vast audience to shift established
concepts from specific lines of thinking
that became hegemonic, mainly the Euro-
Western one. It is an opportunity for us
to talk about language from a different
perspective, from a non-instrumental
view that is not understood only within
linguistic competence.

Z.é _ Exactly.

Tigana _ Right? So, language is, in
fact, a way of existing. To what extent
do we own the language, rather than the
language owning us simultaneously? To
what extent aren’t we the expression of
that combination of nature and craft?
Still, in the Kikongo language, there is a
word that is an ideophone simultaneously,
which I consider extraordinary. It is

also present in Brazil. An example of an
ideophone is when we say “tich!”.
Everybody understands that, and it is
strongly present in African languages.
So much so that we call it “muxoxo”
[similar to blowing raspberries], a word
from the Kimbundo language.

Zé _ The expression participates...

Tigana _ It participates in the event. A
text isn’t only what is written in alphabetic
writing. Text is the past participle of the
verb “to weave” in Latin. The text is a
piece of fabric. Therefore, everything

woven can offer us a series of narratives
and possibilities, and we took that to

the show through the signs, the adinkra
ideograms, the proverbs, and the art
pieces that were also there. They all are
expressions of textuality and inscriptions,
and they fit in with the origin, within an
interpretation of what language is based
on the Bakongo’s, the Ambundu’s, the
Yoruba’s, or the Fon’s understanding. All
of that is somehow foreseen within an
interpretation of language, so it is an
opportunity for us to get closer to that
other understanding of what language is.
It was about addressing these presences
in the forging of Brazilian culture and
learning from these cosmologies. What
can language, speech, word, silence, and
body also be?

Isa Grinspum _ An interesting factor

is that words are the gateways for the
discussion, as they are easier to recognize.
The show brings people together through
words, which is already a surprise because
they don’t know those words are African
words, and visitors deepen that notion

as they walk through the show. So, there
is an itinerary through which they delve
into other signs, into a different type

of language.

Zé _ At the beginning of the exhibition,
when we see those boards with words
written on them, we are surprised that
they are part of us in key meanings; they
are part of our way of being. These words
relate to how to exist. From “cochilar”

201



[to nap] to “bunda” [butt], these words
are part of shared intimacy. So, the
presence of African languages constitutes
us; they are ingrained in and interweaved
with us. So, when signifying an essence,
language is not merely about vocabulary;
it is something that makes us be. At

the same time, as you said, the show
draws our attention to different ways of
understanding existence, the things we
are unaware of, and how much they are or
could be part of us. How do you see this?

Tigana _ That’s a great question because
I think that makes up one of the challenges
of this show. Something so intimate
to us and, therefore, is displayed in the
show as self-recognition, represented
by the mirrors amidst words such as
“minhoca” [earthworm], “marimbondo”
[wasp], “fofoca” [gossip], “xingar”
[to curse], samba...
And there are the recordings that address
the accessibility issue for blind people.
They feature the voices of the Museum
staff and people often in the Museum’s
neighborhood, who smartened up to
record and have their voices in the show.
It is a proposal of self-recognition that
also generates uncanniness, right? Due
to colonization, racism, and slavery, that
founding and tragic history of ours, there
was a rupture with these Black-African
references that also comprise and are an
essential part of our intellect and language.
And that’s precisely the key: the rupture
took place precisely there. It was not in
manual labor or in jobs considered less

202

elaborate within a general imagination; it
took place in relation to being able to deal
with words, with ways of thinking, with a
set of intimate and complex gestures, with
the forging of a complex culture based on
Black-African references. The core aspect
lies there, preventing these references from
entering our imagination.

So, first, there is self-recognition and
uncanniness simultaneously: “Wow! I
say those words, what’s that?”. Africa is
not an abstraction. This was our second
important work, stating that Africa is

not an abstraction or one thing. It’s not

a country, and it’s not a city; it’s not a
neighborhood; it’s not one people. Africa
is a pluriverse continent, and some parts
of that world called Africa came to Brazil
and made up who we are.

The realm of words was the gateway

for us to delve into things that are not
only words but also images, sensations,
situations, various records, absences,
silences, and rhythms. And to say that
these Black-African and Afrodiasporic,
specifically within the Afro-Brazilian
Afrodiaspora, constructions are complex.
This is what we are made of. Caetano
Veloso’s irony, when he wrote that

it is only possible to philosophize in
German, in his song Lingua, is pertinent
as an irony, right? This is our challenge:
to philosophize non-Euro-Western
constructions. Admit that these other
understandings have a basis; they’ve

had it for a long time and are concurrent
with a sense of what contemporaneity
and current are.

In other words, to put everything together
on the same level and say that this makes
us up as a nation that descends from

a Portuguese colonial investment and
Indigenous peoples, which are many

and highly complex. And these Black-
African presences in Brazil also make us
up. That’s who we are. The key point is
that these places of forging, thinking, and
existing do not constitute a hierarchy.

Isa _ And these things must be taught in
schools. Because, before anything else,
there is prejudice and utter ignorance.

In the case of Indigenous thinking and
languages, the same discussion was first
raised in Brazil by Davi Kopenawa, when
French philosophers considered his book
A queda do céu [The Falling Sky — Words
of a Yanomami Shaman] (2010) as a
genuine philosophical system. To me, that
mindset must change, and that change
must start in basic education; otherwise,
nothing will happen.

Tigana _ Definitely, and the issue of the
imaginary is no joke; it is the building
block for everything. And when the
imaginary is secularized, such as this
one, we must make a lot of effort to undo
it. Because it is in the realm of what

has not been reflected about, right? For
instance, what the crime of feminicide
is, to a large extent, if not an unreflective
non-acceptance of a woman’s existence?
I mean, that person does not accept a
woman’s existence and annihilates her
presence. And the imaginary participates

in these constructions. This is also true
regarding racism. Everything is anchored
in a set of imaginaries, and that’s why
arts and institutional and non-institutional
education are so important: they reach
that place of what has not been

reflected upon, where perception
precedes construction.

Tigana _ There is a Congolese proverb
that I love, which says: “Nsi Mfinda”
[Nations are forests]. They are not an
orchard; they are not things that give only
one fruit. And there is another expression
I always like to remember: “The language
of the other has always healed us.” That
is, one admits, within one’s system of
thinking, that one cannot exist without
the existence of others. I think that, to

a large extent, some Bantu bodies and
thoughts — linguistic classification,
strictly speaking — got in touch with other
Indigenous people regarding a connection
with otherness, including radical types

of otherness. The idea of “eating” that
otherness to locate oneself without

losing one’s place. It is a very interesting,
crucial, and dynamic transit from which
we have much to learn ethically.

Isa _ And the relationship with nature
and with other beings. And this is the
foundation on which Brazil was forged.

Tigana _ The relationship with what’s
extra-human and with what is yet to
come. Given the historical gap regarding
a different presentation of these

203



epistemologies and aesthetics, we take
advantage of somehow doing that and
learning a different way of being socially
and individually present.

It is an opportunity for that to happen
since even the progressive spheres in
Brazilian thinking have turned their backs
on that knowledge throughout our history.
Now we see the terrible results, which
affect those who are and who aren’t
progressive, as well as those who think
and who do not think about democracy in
its broadest sense.

Zé _ “Nations are forests” and “The
language of the other has always healed
us” — are these two Kikongo proverbs?

Tigana _ One is in Kikongo, and

the other is in Kimbundu. These two
Bantu languages are strongly present in
Brazilian culture, as in the Portuguese
language spoken in Brazil. Kimbundu
became a bridge language in some
places in Brazil.

Isa _ I think you also wanted to include
the following: not only the future of
this nation, this forest, but of others too,
because life in the Western world is a
tragedy, not just in the Western world.

Tigana _ No, in the entire world. By the
way, this division between the Western
and Eastern worlds is questionable
because the world is globalized.

Isa _ But that division has never
been this radical.

Tigana _ In this case, we must mention
Edward Said?, in Orientalism (1978).
This invention of the East by the West, or
the invention of another world that was
not within the radius of the Greenwich
meridian, and then the other inventions:
Valentin Mudimbe’s The Invention of
Africa (1988), Oyérénke Oy&wimi’s

The Invention of Women (1997); that is,
women as an invention as well. The issue
is that these inventions have materiality;
they determine everything: who will

live, who will die, who will have schools
available, who will not have them, who
will eat, who will not eat, who will have a
job, who will not have one.

Isa _ In our first conversations, you
mentioned you no longer use the word
“worldview” but rather “world sense.”

Tigana _ That’s true. Inspired by
Oyeérénke Oyéwumi, who uses the
expression “world sense,” which was
translated in Brazil by scholar Wanderson
Flor, who’s a philosopher and African
Philosophies professor at UnB, as
“cosmopercepg¢do,” which, in my opinion,
is preferable to the idea of worldview.
The Euro-West is a voyeur-like space;
everything is like this: look, look closely,
watch closely, mira. Reading Bunseki
Fu-Kiau taught me this proverb: Wa i

! Editor’s note: Edward Said (1935-2003) was a Palestinian-American professor, literary critic, and

political activist.

204

mona (“Listening is seeing”). And there
is a second part: ye mona i sunsumuka,
“seeing is reacting.”

Mayara Carvalho _ Tigan4, thinking
about what you said — listening is

seeing — you work a lot with sound in

the show, which addresses listening.

You created a sound landscape for the
show with André Magalhdes. Does the
construction of that landscape have
anything to do with “listening is seeing?”.

Tigana _ Yes, it does. We could not do
without these other ways of knowing and
having contact with things. And, of course,
today, this discussion is more complex
regarding the issue of accessibility. I'm
not an expert on the topic, but we cannot
think about exhibition design without
considering offering maximum access

to diverse audiences, right? So, we have
that dimension, and there is another
dimension of us having contact with
what was being presented there based on
different possibilities. I notice in many of
these cultures that visuality is not central.
I’m not saying it is unimportant; it’s just
that it is placed alongside other ways of
perceiving and getting to know things.
This is noticeable.

Let’s talk about Afro-Brazilian
constructions: The jongos, maracatus,
candomblés, and other African-based
religious practices in Brazil. We cannot
limit ourselves to the visual dimensions
or a visible scene of the situations before
us. That is why I find the idea of an

ethnographic capture of some of these
expressions very problematic. Oh, so

we will study, specifically, the literature
of chants. You can’t do that — only
performing arts or the performative
dimension present in Baba Egtingin
worship in Amoreiras. You cannot do

that because it doesn’t make sense. These
languages are intertwined in their origins;
they are related in their origins.

That sound landscape was created based
on the recordings by Lorenzo Dow Turner,
a great American linguist. He was the

first black linguist in the United States

to receive a graduate degree, and he was
in Brazil in 1940 and 1941. When he
arrived, one of the people he looked for
was Mario de Andrade because, as our
dearest Ligia Ferreira recalls, Mario de
Andrade was renowned as one of Brazil’s
greatest Africanists. When he arrived

in Brazil, Turner went to Rio de Janeiro
and Salvador to record people talking.

He made both photographic and sound
records of these people. We included his
photographs in the show because we were
interested in their captions and wanted to
share them with visitors. In many of them,
he wrote their names and, sometimes, the
African language they spoke. For example,
“Ana speaks Yoruba fluently.” There are
precious records, such as a young Mae
Menininha do Gantois singing, Mario de
Andrade himself singing “Toca Zumba,”
Mestre Bimba singing, and many others
(Jodozinho da Gomeia, Manoel Falefa).
He noticed many people were still fluent
in different African languages. Lorenzo

205



Turner recorded these voices, and we
created a sound landscape based on his
recordings. The University of Indiana
granted us access to their platform, and
I remember delving into those 639 files
they made available.

Isa _ It is important to note that, back
then, we were under the Estado Novo
regime. There was fierce persecution

of terreiros [places of worship]. That

material is so impressive.

Tigana _ It is impressive. And most of it
remained unheard of for nearly 70 years.
It was unavoidable for us to bring these
records to our show.

Isa _ And next to that, Orkestra
Rumpilezz.

Zé _ That’s what I was going to say. And
the drums, which connect with
everything you’re saying, even though
in different intonations...

Tigana _ Those frequencies are
enunciated by the drums, considering
that the idea of frequency is essential

to some civilizations that spoke Bantu
family languages and others. Things and
relations, they all vibrate. They resonate.
And many of them — those who know
music will remember that — vibrate

in sympathy. Therefore, frequency is
something fundamental. That’s where
the drums come. There is a reason why
the talking drum is called that way; it is

206

literal, which even moves the idea

of the object away from it.

On the other hand, there was a lot of
deliberate State violence against African-
based spiritual practices, which silenced
and seized many sacred drums. In Bahia,
the Candomblé ban only ended in 1976.
That’s not even 50 years ago.

Isa _ And now the evangelical world
brings back that persecution.

Tigana _ Which is a racist persecution
because these spiritual practices come
from Black people.

So, the drums are in the show to ask:
“What words, what frequencies, what
enunciations, what emissions needed to
be brought and weren’t brought?”; “How
many were prevented from coming, how
many are yet to come, how many have
continued to arrive, how many were
they, how many forged and continue to
forge Brazilian culture?” That is why we
also invited the artist Rebeca Carapia

to bring her amorphous writings and
talk about the word before the word in

a play of light and shadow. In her work,
there is the materiality of the iron and
light and shadow on a big panel. In
another section of the show, the drums
look like stalagmites. Rebeca’s pieces
look like stalactites, as if in dialogue
with different materialities and historical
times, regarding the possibility of
transformation the drums can promote.
These various expressions also have a
connection with the other part of Aline

Motta’s piece featured in the show, which
is the image of one of her seas under

the intervention of the excerpt of Lélia
Gonzélez’s 1984 text “Racismo e Sexismo
na Cultura Brasileira” [Racism and
Sexism in Brazilian Culture], in which
she coins the expression “pretugués”
[Black Portuguese]. After all, it was by
sea, i.e., transatlantically, that everything
started and happened.

Isa _ And all to the sound of Turner.

Tigana _ And a bit of Geraldo Filme’s
Canto dos Escravos near the drums.

Isa _ Actually, no matter how much they
tried to silence the drums, they were
never silenced.

Tigana _ They never silenced; it was
impossible.

Isa _ And then it ends with Orkestra
Rumpilezz.

Zé _ It would be nice to talk about the
“pretugués” referred to in Aline’s work...

Tigana _ It is imperative to say where
these concepts come from; things start to
circulate, and we deterritorialize concepts
and ideas from reflections made by some
groups, artists, thinkers, etc. In the case
of “pretugués,” Lélia Gonzalez coined
the expression. She was one of the great
thinkers in Brazilian social thinking.

To me, it is very curious to exclude

names such as Lélia, Guerreiro Ramos,
Sueli Carneiro, and Beatriz Nascimento
from traditional Brazilian social thinking
and remain solely attached to those white
male personalities. But Lélia truly is a
fundamental figure for us when thinking
about Brazil. The “pretugués” is within
the scope of her reflections. In her text
“Racismo e Sexismo na Cultura Brasileira,”
published by ANPOCS, she addresses
in her way what later became known as
linguistic prejudice, for instance, criticism
against switching the letter “I” for the
letter “r” (“Framengo,” “Flamengo”).
One of the texts featured in the Africa d
Vista (2009) collection addresses the
comparison between Popular Angolan
and Brazilian Portuguese. Precisely due to
the presence of Bantu languages, notably
Kimbundu, the said comparative study
shows similar changes in the Portuguese
spoken in Brazil and Angola. Replacing
the letter “1” with “r” is one of them.
Another example is not pronouncing the
“r” at the end of verbs in the infinitive
form: “‘comé,” “dizé,” etc.
Zé _ And the syllabification of
consonantal clusters: “plantd”...

Tigana _ Exactly! Another aspect is

the consonant-vowel-consonant-vowel
structure. We don’t do consonantal
clusters here, mainly due to the presence
of Bantu languages. So, we have “fuld,”
instead of flor [flower], where you have
a pair of consonants. We say “pineu”

or “peneu” [tire], “adivogado” or

207



“adevogado” [lawyer], “ritimo” [rhythm].

Our pronunciation is structured like

this: consonant-vowel. As to the concept
brought about by the “pretugués,” 1
understand that Lélia is not speaking
from a linguist’s point of view but from
a different perspective; I mean, what we
say, how we write, and our gestures have
in their origin an important set of Black-
African references and presences, which
includes the current lexicon in Brazil.

Isa _ And at some point, these
Bantu languages encountered
Indigenous languages...

Tigana _That occurred, indeed, and
we will see that in important cultural
manifestations. An expression that
anthropologist Marcio Goldman often
uses is “Afro-Indigenous relation”
because there is still no exact name for
that meeting. It is not in the syncretic
dimension or totally set apart. So, he

prefers to use the word “relation” for now.

An Afro-Indigenous relation we see in the
caboclos in the Candomblé. What does
the return of Indigenous ancestors mean
in Candomblés? Among other things, it is
the recognition that the quilombos were
also set up with the Indigenous presence,
as they knew the territory. Without
knowing the territory, setting quilombos
in safe places would be impossible. So,
this first contact includes linguistic and
interlinguistic relations.

Two things that are worth mentioning,
adding another layer to our discussion

208

concerning miscegenation: the first

one is that miscegenation in Brazil is,
historically and predominantly, a product
of rape. Many people say: “Brazil is

a mixed-race country,” as if this were
harmonious as if there was no friction,
and it were something peaceful. That is
one dimension. And it’s different from
saying that Brazil has a mosaic-like
composition based on various cultural
references. Cultures meet — and here I
use Derrida’s language —contaminate
one another and forge things. They

are composites — and here I'm using a
concept by Martinican thinker Edouard
Glissant. Every culture is a product of
some composition. But it is essential

to talk about removing that pacifying
character from the idea of miscegenation
in Brazil because it is not about that. We
are transatlantic, Atlantic, as Beatriz
Nascimento says; there is no doubt about
that, but there have been many erasures,
overlaps, violence, etc. And that’s how
we were formed.

One of the things we can learn from
both the Tupinambé and the Bakongo

is that establishing a relationship with
other types of otherness, which are often
radical, does not deprive us of a place in
the world; on the contrary, it forges and
locates us. And both the Tupinamba and
the Bakongo understood that much better
than the Portuguese, who came to overlap,
right? I think that’s the difference. You
can have, for instance, a Kimpa Vita, in
the 17" century, in Congo, with all her
important cultural references, who used

to say that God was Black and who used
to channel Saint Anthony. Or, if we think
about congados and reinados, Leda Maria
Martins will refute the idea that this is
syncretism. It is a Black interpretation
with its references; it’s different.

Zé _ Bringing together all these
references you’ve just mentioned, where
these concepts came from. The issue

that is raised, with the refusal of the idea
of pacific and harmonic miscegenation,
etc., I also think that, apart from that
composite mosaic nature, apart from
overlapping the harmony ideology, there’s
something extremely real, in terms of
complexity, that must be addressed. I
believe you have put it in a very thought-
provoking and inspiring way. When I read
Ynaé Lopes dos Santos’s book O Racismo
Brasileiro [Brazilian Racism] (2022), she
firmly refuses the idea of miscegenation.
Whenever she addresses Brazil’s

people’s struggles, their actors are either
manumitted or quilombo Black people
and Indigenous people. And you see, it

is the constitution of something that is a
racial composite. And Brazil’s powerful
expressions and struggle come from that.

Isa _ I agree that there is an untold story
that is very strong and present. So much
so that I recall Milton Santos saying that
that is what is in the in-betweens, in low-
income outskirt communities in Brazilian
society that has not died, and that’s the
strength of this unique experience. This
composite deeply mixed African peoples

and Indigenous peoples, who recognized
themselves in various aspects related

to nature, to a different philosophical
thinking. They carried the Portuguese
language to make up Brazil.

Tigana _ For sure, Isa. Based on what
you’re saying, there is a fundamental
issue: to think about the linguistic
constructions and consider the
implications of these bodies. Because
these bodies, especially those of the
Black population, were the great
disseminators of the Portuguese language
throughout Brazil.

Isa _ In the show, there is the following
quote from Mae Stella de Oxdssi on

the Brazilian people: “Despite all the
atrocities that took place, we have to pray
for the elevation of the souls of these
tormentors; because of them, despite so
many grim things that happened to those
who came, it was a way of making the
orishas shine in the new world.”

Tigana _ There are some dimensions
here, which include the priestess Mae
Stella. And I'll start by addressing that.

A person who has a spiritual practice

and does not experience the world solely
through the lenses of materialities, even
historical ones; I mean, there is another
interpretation with other dimensions for
a person like Mae Stella de Ox06ssi. And
there is another issue which my friend
Carlos Moore always likes to raise: many
Black thinkers are excessively humanistic.

209



They ended up historically buying into the
very proposal of humanism much more
than those who proposed it. And then
they often exercise tolerance. Of course,
we recognize the beauty of candomblés,
jongos, and maracatus — their strength,
their transmutational capacity, and the
elevations they may give rise to. Strictly
speaking, from a social and historical
perspective, we don’t have to be thankful
for anything because history could have
been different; I mean, so much blood
was shed for us to be here. And we could
not be here. To use Aristotelian language,
this is contingent, not necessary. We
could not be here. But we are here; we
live and like certain things in our lives
that are legacies from that tragic history;
that’s true, and that’s why it is all very
complex. However, it is also evident that
it would be preferable if there had been
no tragedy at all. And that these people
didn’t need any of this.

Isa _ But I think she was talking about
the remarkable power generated by
that encounter.

Tigana _ Of course, we are here, and we
have undoubtedly remarkable things. It
would have been preferable if this had
not been the origin, but we experience
certain things that come from that. The
experience of going through something
so overwhelming because history cannot
fully cover it, social sciences cannot
fully cover it, the arts cannot fully cover
it, and spirituality cannot fully cover it,

210

you see? Because it does not have one
single dimension. I think it is logical for
us to state that none of that should have
happened.

And we want to live in a society that
does not accept that tragedy to continue,
which means, therefore, that it does not
agree with coloniality, right? Because
coloniality remains despite the end of
colonization. Coloniality remains, and
that’s very evident. And we don’t want
that, right? Those who are decent people
don’t want that. But we also experience
profound and important things that have
come to us through cruel means. And
that might be the complexity to which
Mae Stella refers.

Isa _ I think she’s making an invitation
to complexity.

Tigana _There is horrible pain, and, at
the same time, since she’s a person who
goes beyond things, she might be talking
about that. And it’s crazy to think about
that in these reductionist times, right?

Isa _ Exactly.

Tigana _ And it’s even more challenging
because we must not make peace with
that. I think it’s about embracing what
we have, putting everything that has been
forged in an important place, but, at the
same time, not making peace with it. It’s
a difficult choreography because it’s not
comfortable. I feel invited to reflect on
that through a complex lens. I don’t feel

comfortable reflecting on that from one
single perspective. And I cannot refrain
myself from somehow answering Mae
Stella’s call. Mde Stella was not just
anyone; she was one of our great thinkers
and a great writer with an astute capacity
for reflection. We miss someone like
Stella in Brazil. Makota Valdina was also
extremely intelligent.

Following the exhibition’s flow, I think it
is important to talk about Goya Lopes’s
work and her creative process with
words in a spiral shape that result in a
comic strip about the everyday life of a
community, of a specific civilization in
the African continent that is probably
Yoruba, because the comic is bilingual, in
Portuguese and Yoruba. It is interesting
to notice the artist’s process, which
begins as a set of words and, from that
set, reaches a different language. The
idea of a spiral has been circulating in
Brazil as a concept, especially after

Leda Maria Martins took that up based
on African cosmologies. Then, there is

J. Cunha, who adds different textualities
to the show. He’s an artist who created
the visual identity for Brazil’s first Afro
carnival block, Ilé Aiyé. And he did

that for 25 years. The show features his
1996 piece Civilizagbes Bantu, a set of
signs that somehow bring us close to
that civilizational complex that forges

us and whose languages are present in
Brazil. It is fair to claim that languages
such as Kikongo, Kimbundu, Yoruba and
Fon are “heritage languages,” a technical
expression in linguistics studies.

Isa _ They are structural and structuring.

Tigana _ And there is even the fact that
many of these words replaced their original
Portuguese expression.

Zé _ Yes, because the Portuguese
word disappears.

Tigana _ They disappear. “Pipa”
[pipe, in Portuguese from Portugal]
disappeared. We say “cachimbo”
[pipe, in Brazilian Portuguese].

Isa _ “Cacgula” [the youngest].

Tigana _ “Cacula.” “Cochilar” [to nap,
in Brazilian Portuguese]. No one uses
“dormitar” [to nap, in Portuguese from
Portugal].

Zé _ There is a current issue in

Portugal because they are horrified by

the increasing popularity of Brazilian
Portuguese. They see it as a threat
because it is a wave that comes back upon
them, like a past Portuguese...

Isa _ A tsunami.

Zé _ A tsunami, because they made that
wave. “The spell [feitico] backfired on the
fetishist.”

Tigana _ [ really liked that.

Zé _ Feitico [spell] is a Portuguese word
that penetrated nearly all languages, and

211



it is relevant in economics, anthropology,
and psychoanalysis as a fetish. The

word “fetish” depreciated precisely those
who considered objects to be alive, to

be extensions of the body and the spirit
because they are in that place in-between.
And they were called fetishists, as they
implanted the commodity fetishism. It was
precisely the medialization of markets.

Tigana _ Yes, this was well put because
“feitico” [spell] was imbued with that idea
of artifice, of what is not true, of what’s
unauthentic. It’s a deceit. Back in the
High Middle Ages, it stood in contrast

to what was true religion.

It started in that place, right? But that’s
the idea that precedes it: the idea of
inauthenticity and authenticity via
religious experience. But, from its contact
with extra-European territories, “feitico”
gained shape and strength, and, instead

of conveying something related to
inauthenticity and authenticity, it became
very strongly associated with good and
evil. So, “feitico” occupies a place of
evilness. So, it quickly became related

to African religious expressions when
they got in touch with them and couldn’t
understand them.

So, the word “feiticeiro” [sorcerer] was
used for nearly everything. And there is a
bit of that genealogy. I try to think about
that based on the Kikongo word “kindoki,’
which was translated into Western
languages as “feitico,” but “kindoki”
means science. That is, somehow, the idea
of “feitico,” based on what’s authentic

212

and unauthentic came to Brazil to deem
that possible science unauthentic and
label it as evil.

3

Record Book

Rebeca Carapia

I write as I walk, in the encounter, my
feet floating on the flooded ground, and
on sunny days, as I listen to the wind
whistling both laughter and crying.

In Caderno de anotagées [Record Book],
I brought together a series of untold
experiences from my journey as an

artist that is full of markers I certainly
did not fabricate.

As T write, I mix voices, feelings, and
things that are both invisible and palpable,
such as the aesthetic contour of the feira
do rolo [an informal street market],

in Salvador, my memories of tides,

and the hours spent inside airplanes.

Lines, tales, points, and pitfalls were
removed from my throat, thread by thread,
to weave the notes that float on the wall

of the Museu da Lingua Portuguesa.

Sounds are sewed together and join
the drums and the water located in
the next room.

This work marks a period of time and
changes paths just like my encounter with
Tigana — together we are strengthened
through language, the spoken word, or
simply in silence.

I write using touchable and fertile
elements that meet me on the corners
telling stories as I keep taking notes.

s 3

Images dancing
in the ball of
languages

Juliana de Arruda

Sampaio

anthropologist and researcher

One of the works displayed in the
exhibition Linguas africanas que fazem o
Brasil [African Languages that Make up
Brazil] may be a guiding image of the

curatorial choices made for the show. It is
a set of words that are meaningful to artist
Goya Lopes and relevant to an entire
community. Starting with “birthplace

of the community” and finishing with
“African, Afro-Brazilian diaspora,” these
words dance on a piece of black colored
fabric, forming a spiral containing their
respective translations into Yoruba, a
language spoken in the Southwest of
Nigeria and the former Ketu Kingdom,
currently Benin.

Driven by both the challenge and
commitment to present to the audience
other languages and forms of writing

that exist in the Brazilian culture — those
that have crossed the Atlantic Ocean
together with captives kidnapped from
Africa —, we set off to the task of selecting
images that symbolize and synthesize
these different expressions. They

include various ways of tying turbans,
which indicate a person’s status in the
Candomblé religion; the adinkra symbols?
molten in iron gates; drums; drumming
patterns; and food of African origin. The
examples are as diverse and multiple as
the images displayed in the exhibition
rooms.

The curatorial research also focused on
images and works by artists who have a
relationship with the Black-African, Afro-
Brazilian culture. They are photographs
and works whose authors dialogue with
the portrayed communities, thus avoiding

2 Symbols created by the Akan peoples and present in Southwestern African countries,

such as Gana, Togo, and Ivory Coast.

213



the pitfall of imprinting an exoticizing and
distant gaze whose intention is merely
analytical. The piece of fabric with the
[1é-Aiyé Carnival block print that reads
“Bantu Civilization” among symbols,
objects, and African masks by J. Cunha
illustrates this well. For 25 years, Cunha
created and signed the visual and aesthetic
concept of Ilé-Aiyé, the abovementioned
African Brazilian block, which is based
is Salvador, Bahia. He did that in deep
dialogue with the community and with the
proposals for affirming and strengthening
Black culture and identity. J. Cunha’s body
of work in general, and the piece in display
in particular, is the result of an expression
that simultaneously brings together the
artist’s creative spirit and the message I1é
wishes to convey during Carnival.

Like a spiral that never returns to the
same point, because at each turn it
expands and reaches different places,

the images present in Linguas africanas
que fazem o Brasil invite visitors to
understand how so many Brazilian
gestures, objects, and cultural expressions
are also African and tell a great deal about
the forging and history of Brazil.

s 3

214

Celestial body llI-V

Aline Motta

“Framengo,” “Luar claro nao é sol,”
and “Kalunga” are the celestial bodies
that orbited the creation of the works
for this exhibition. Lélia Gonzalez’s
Pretugués [Black Portuguese] joined the
Ovimbundu proverb and the Bakongo
ways of perceiving the world. They all
emerge in animations screened on the
floor and walls of the Museu da Lingua
Portuguesa. These animations were
created based on ancient sacred forms
of Central African graphic writing
and on their Afro-Brazilian diaspora
developments expressed in the so-called
pontos riscados [magical religious
diagrams]. Their main reference point
is the Kongo cosmogram, which
may be understood as a representation
of life’s major cycles, the universe, and
time. A horizontal line called Kalunga
passes through it. Kalunga divides the
physical and spiritual worlds and
refers to the infinite horizon line on the
ocean. A cross symbolically divides
the cosmogram’s circle into four
quadrants, relating the passage of time
to the life cycle of living beings.

3

African languages
that make up
Brazil

Yeda Pessoa de Castro,

Ethnolinguist (UFBA), Museu da
Lingua Portuguesa’s Technical
Advisor on African Languages

Between the 16™ and 19" centuries, the
transatlantic slave trade brought to Brazil
over four million African captives from
two Sub-Saharan regions: the region

that spoke languages of the Bantu group,
located along the southern extension of the
equator, and the region that speaks West
African or “Sudanese” languages, which
covers territories ranging from Senegal

to Nigeria. Despite their diversity, these
languages are at least distantly related and
belong to the same Niger-Congo linguistic
family (Greenberg, 1955).

The Bantu region, Banto in Portuguese,
contains 500 very similar languages. They
share the same linguistic substratum, the
Proto-Bantu, spoken in 21 countries®.

In Brazil, three coastal languages
predominate over all others in terms of
number of speakers: Kikongo, spoken

in the People’s Republic of Congo, the

Democratic Republic of Congo, and
northern Angola; Kimbundu, a language
from central Angola; and Umbundu,
from southern Angola. Notably, these
languages may have been favored
precisely because they were spoken by
the majority in coastal regions where
the slave trade was established. Some
examples are the Kimbundu-Kikongo
spoken in the port of Luanda, which is the
current capital of Angola — the Aruanda
sung in Brazil’s popular expressions —,
and Umbundu in the port of Benguela,
which is sung in the vissungos [Afro-
descendant songs sung by enslaved
Africans] of Minas Gerais.

Its main feature is the class system, which
operates through prefixes ordered in 10

to 15 pairs (cl. 1/2, cl. 3/4, etc.) to express
nouns’ singular and plural opposition;

the augmentative and diminutive forms;
the locative case; and verbs’ infinitives,
which enables setting the meaning of

that same noun. It is the case of cl. 1/2,
whose prefixes are mu- / ba-, referring to
human beings, such as in ba.ntu, povos
[peoples]; ba.leke, criangas [children];
ba.kamba, amigos [friends]; the plural
forms of mu.ntu, mu.leke, mu.kamba.

In its turn, class ku- is one of the verb
forms (ku- is similar to the English verbal
infinitive “to,” such as in “to speak”), as
seen in the words ku.koxila, cochilar [to
napl; ku.xinga, xingar [to curse], ku-samba,

% Cameroon, Chad, Central African Republic, Equatorial Guinea, Gabon, Angola, Namibia, People’s
Republic of the Congo (Congo-Brazzaville), Democratic Republic of the Congo (DRC or Congo-
Kinshasa), Burundi, Rwanda, Uganda, Tanzania, Kenya, Malawi, Zambia, Zimbabwe, Botswana,

Lesotho, Mozambique, South Africa.

215



sambar [to do the samba]; while in class
ka-, which corresponds to the diminutive
form, we have ka.mundongo, rato pequeno
[tiny mouse]; and in class ki-, of the
augmentative form, we have ki.lombo,
quilombo, [big village].

As for the West African languages, known
as “Sudanese” languages, the most
important ones in the slave trade were the
languages of the Ewe-Fon family, spoken
in the Gulf of Benin, and the Yoruba
language. Yoruba is a unique language,
made up of a group of regional dialects
concentrated in southwestern Nigeria (Ijexa,
Oyo, Ife, Ondo, etc.) and in the ancient
Kingdom of Ketu, in today’s Benin, where
it is called “Nag6,” the name by which

the Yoruba people became traditionally
known in Brazil. As to Ewe-Fon, Mina-
Jeje in Brazil, it is a set of languages (Mina,
Ewe, Gun, Fon, Mahi) that are much alike
and spoken in Ghana, Togo, and Benin
territories. Among these languages, it is
vital to highlight the Fon language, the
largest in numbers in the region, spoken
by the Fon, or Dahomeyan, geographically
concentrated in the central plateau of
Abomey, the capital of the ancient Kingdom
of Dahomey, in present-day Benin. After
the beginning of the slave trade between
Brazil and Africa, the first half of the

16" century saw the convergence among
Black-African languages, the archaic
European Portuguese of Luis de Camoes’s
literature, and the Portuguese spoken by
commoners aboard the caravels that sailed
by seas never sailed before. The most

216

direct consequence of that convergence
was a change in the Portuguese language
in the former South American colony in
the 17" century. The change affected all
Portuguese language constituents — its
lexicon, semantics, prosody, syntax,

and, quickly and profoundly, its spoken
language. The result is that Brazil’s
Portuguese acquired unique characteristics,
which differentiate it from the Portuguese
spoken in Portugal, mainly due to its

rich elongated pronunciation of vowels
that differs from Portugal’s shortening of
vowels, which leads to the latter’s “hurried”
articulation, thus erasing unstressed
vowels, such as in *p ‘ssoa x pes.soa
[person] and *m ‘nino x me.ni.no [boy].

Explaining the African component in this
process is considering the participation

of Black Africans as spoken characters in
the unfolding of events while seeking to
understand relevant socioeconomic and
linguistic factors that, over four consecutive
centuries, resulted in the interference of
African languages in the ancient Portuguese
language brought to Brazil.

As background, the populational density
of African people displaced for three
centuries to replace Indigenous slave labor
in Brazil: The estimated number ranges
from four to five million. A total of 75%
spoke languages of the Bantu family,
which gave origin to a contingent of a
Black and mixed-race population more
prominent than the number of Portuguese
people and other Europeans living in the

colony. According to historical information
available and the demographic estimates
from that time, such as the 1823 official
census, it corresponded to 75% of the total
Brazilian population, which was nearly
4,700,000 inhabitants.

Given the historical context and the
social and territorial isolation to which
Portugal submitted its colony through
monopolizing the Brazilian foreign

trade until 1808, the environment was
conservative and of leveling tendency,
therefore more open to accepting the
so-called “mutual and common-interest
cultural contributions.” It wasn’t only
about “borrowed words resulting from the
bilateral exchange of languages” (Bonvini,
2002) but also the appropriation of new
words due to the need to fill in lexical
gaps to name recently acquired objects,
expand meanings, expand the lexicon

to describe and cover a social fact — the
presence of enslaved Black-Africans in
Brazilian lands. In short, it was about
making “Africanities” brought by the
slave trade become “Africanies,” the
Black African legacy in the Americas that
is present in all of its social-cultural and
linguistic domains.

It is essential to highlight the socializing
role played by Black women in colonial
homes, coupled with the linguistic
socialization process exercised by

the ladino Africans within the slave
community. Ladinos were those who
soon learned to speak Portuguese through

the irregular transmission of the ancient
colonial Portuguese at the time and,
therefore, participated in two socially

and linguistically different communities,
the casa-grande [masters] and the

senzala [enslaved people]. Here, I use

the binomial canonized through Gilberto
Freyre’s homonym book. Since they were
“bilingual,” they played the role of plotters,
or messengers, as they could speak to a
more significant number of listeners and
influence them, adapting one language to
the other and fostering the dissemination
of linguistic phenomena among those who
were not bilingual, the escravo novo and
the escravo bogal, i.e., the newly arrived.

Among the domestic enslaved people,

the escravos de jé (Kimb. n)jé, of the
house), of the well-known Brazilian round
song, Black women, who had the roles

of “Black mothers” and nannies, child
caregivers, taught us that cagula is the
youngest child of a family; they interacted
and exercised their influence in their
domestic and conservative environments,
becoming part of the colonizers’ daily
lives, participating in different situations.
They influenced children’s behavior
through their linguistic socialization
process and psycho-social and dynamic
mechanisms. A few examples are elements
of their native diet, quiabo, maxixe, jild,
seasoned with azeite de dendé [palm

oil]; symbolic components of their
cultural and emotional universe, which
they introduced through storytelling and
lullabies, such as magical creatures (tutus,

217



mandus, boi da cara preta); expressions
of affection (dengo, xodd, cafuné); beliefs
and superstitions (o homem do saco); food
habit prohibitions (do not eat hot fruit
under the sun).

Underlying this process, one notices

the social-linguistic performance of a
generation of Afro-religious leaders who
have survived all sorts of persecution

and have an African-based religious
language, which symbolically conveys
ancestral values that are religious, ethical,
aesthetical, and related to the integration
and upward mobility within the group’s
social-religious hierarchy, because it
contains the greater notion of the secret of
the cults. That so-called lingua-de-santo
[Afro-Brazilian language] is the current
source of different African contributions
to the lexicon that enrich Brazil’s
Portuguese while, at the same time, today,
Brazilian popular music is its primary
means of dissemination, as many of its
composers are members of Afro-religious
communities. It was the case of Vinicius
de Moraes and is currently the case of
Caetano Veloso, Gilberto Gil, Geronimo
Santana, and many other equally great
artists, such as those who were members
of Afro Carnival Blocks, afoxés, and
Carnival samba schools. A relevant
example is the word axé (a Fon/Yoruba
word). It is the sacred principle of each
terreiro [a worship place] and used as a
term equivalent to “so be it” in Christian
liturgy or the common expression “good
luck.” In Brazilian Portuguese, axé is a

218

music genre that became internationally
popular, like world music, and was
produced in Bahia State by singer-
songwriter Luiz Caldas in the 1980s.

In the 19™ century, during the urbanization
process, which began in Brazil when

the Portuguese royal family established
residence in Rio de Janeiro, local ports
were opened to foreign trade in 1808,
required bringing the newly arrived African
slave workforce to the young urban center,
at a time when mixed race people and
Brazil-born Africans were the majority of
the population. It is important to note that
they had already been born in Brazil, so
they spoke Portuguese with a “Brazilian
accent” as their mother tongue; therefore,
they were more disconnected from nativist
feelings towards Africa and open to the
adoption and acceptance of European
standards then in force. Current proof of
the said fact is the sacred vestments of the
festive ceremonies of the urban model

of the Jeje-Nago religious structure of

the Candomblés of Bahia State that was
organized at that time. These vestments are
European-inspired flared skirts, lace fabrics,
swords, crowns, and helmets.

Finally, with the end of the transatlantic
slave trade to Brazil in 1856, until the
official abolition of slavery in 1888, the
domestic slave trade became more intense.
Enslaved Black people, mainly of Bantu
origin, were the majority in Northeast
plantations and were taken to plantations
in the South and the Southeast regions

(later also occupied by Europeans and
Asians); in the opposite direction, some
went from the Center-West to explore
the Amazon rainforest, where Indigenous
peoples are predominant. Therefore,
due to the geographical extension that
human distribution reached, the Black,
and mainly Bantu, people had constant
presence in nearly all regions of the
Brazilian territory under the colonial
and slavery-based regime, proven by
the presence of its multiple quilombos.
(ANJOS, 2012).

Given the inevitable process of reciprocal
cultural interference and resistance to

it, Black Africans ended up imposing,
subliminally, some of the most significant
values and expressive traits of their cultural
and linguistic heritage on the forging of
that emerging national society and the
Brazilian language. However, in that
social-historical context, each language or
language group has interfered in its way:.
The Bantu interference is more profound
and more extensive due to how long the
Bantu people were in Brazil, where they
were traditionally called Congo-Angola,
and to the demographic density and
geographic range achieved by its human
distribution in Brazilian colonial territory.

The Bantu contributions, or bantuismos,
are associated with the slave regime
(senzala [slave house], mucama [domestic
enslaved young woman], bangué [a

type of stretcher]). Most of them are
entirely integrated into the Portuguese

linguistic system, as other Brazilian
Portuguese words derive from the same
Bantu roots, thus demonstrating they are
older (esmolambado, dengoso, sambista,
xingamento, mangagdo, molequeira,
caculinha). In some cases, the Bantu
word even replaces Portuguese words
that have the same meaning: corcunda
instead of giba [hump], molambo instead
of trapo [rag], xingar instead of insultar
[to insult], cochilar instead of dormitar
[to nap], cacula instead of benjamim [the
youngest child], bunda instead of rabo
[buttock], marimbondo instead of vespa
[wasp], carimbo instead of sinete [seal],
cachaga instead of aguardente. Some of
these words are documented in the 17"
century literature, in the satirical works by
Gregorio de Matos e Guerra (1636-1696),
a poet from Bahia.

Besides the Bantu population strong
presence in the colonial nuclei under
development, there was the presence

of Ewe-Fon peoples, whose number
increased in the 18™ century due to an
increasing demand for slave workforce in
the diamond and gold mines discovered
in Minas Gerais, Goias, and Bahia, in

the Chapada Diamantina region, which
co-occurred with tobacco growing and
production in the Recdncavo Baiano
region. Their presence in Vila Rica,
today’s Ouro Preto, became so strong in
that century that it even became common
among the local enslaved people to speak
an Ewe-Fon-based language, which was
registered in 1731/41 by Antonio da Costa

219



Peixoto in his book A obra nova da lingua
geral de mina, which was published only
in 1945, in Lisbon. The said linguistic
document is the most important one from
slavery times in Brazil and was written

to be used by the “landlords” as an
instrument of domination, as the author
himself confesses.

On the other hand, the Ewe-Fon cultural
contributions were responsible for setting
up the Tambor de Mina religions in
Maranhao State and the current religious
structure of the Jeje-Nago urban model
of the Bahia State Candomblés. Some
pieces of evidence are the ceremonial
orchestra, which is comprised of the
three atabaques [drums] rum, rumpi,

and lé, and the idiophone gd; the barco
(initiation group); the peji (altar); the
runcd (initiation waiting room); the
ajuntd (guardian); and the decd (initiation
ceremony), established names adopted in
terreiros [places of worship] whose Ewe-
Fon origin is undeniable.

At the end of the 18" century, the city of
Salvador, then named Bahia, started to
receive large and sequential groups of
peoples from today’s Nigeria, because of
inter-ethnical wars in the region. Among
them was the Nago- Yoruba presence,
which was so big that the word Nagé in
Babhia started indiscriminately referring
to any individual or language of Black-
African origin in Brazil. At that time, Nina
Rodrigues announced a “Nag6 dialect”
spoken by Bahia’s Black and mixed-race

220

population, but he did not document it. Still,
he defined it as “a degenerate patois from
Portuguese and various African languages.”
So, it was not Yoruba but an Afro-Brazilian
way of speaking of Yoruba origin.

Due to a late introduction and the
significant concentration of Yoruba
speakers in the city of Bahia, the lexical
contributions of the Yoruba language are
more evident, mainly because they are
easily identified for the religious aspects
of their culture and the popularity of
their Orishas in Brazil (Yemanja, Xango,
Oxum, Oxossi, etc.). That is precisely why
research on African cultures in Brazil has
been based on the most prominent Nago-
Ketu tradition Candomblés in Salvador
— a Nago-centric methodology that has
been observed since Nina Rodrigues
and developed the tendency to interpret
African contributions in Brazil through a
Yoruba lens even when they are not.

After three centuries during which Black
Africans were in direct and permanent
contact with the archaic Portuguese,
which was imposed on them as a second
language, the Brazilian Portuguese,
considering it became distant from

the standard European Portuguese,
discounting a more delimited Indigenous
matrix, is primarily the result of an
implicit movement of Africanization of
the Portuguese language and, on the other
hand, of making these African languages
influenced by Portuguese. In other words,
the Brazilian vernacular Portuguese,

which spattered into literary Portuguese,
is the historical product of the confluence
between the archaic Portuguese, spoken
on the caravels and written in the canonic
literature of Luis de Camodes, and Black-
African languages, mainly from the Bantu
family, during over three centuries of
colonial regime in Brazil.

That linguistic interaction, enabled by
favorable social-historical and cultural
factors, was probably facilitated by

the relative similarities between the
linguistic structures of the ancient and
regional European Portuguese and the
Black-African languages, mostly Bantu.
Among the said similarities, there is

the seven oral vowel system seen in

the Proto-Bantu (a, e, &, i, 0, 0, u) and
the ideal syllabic structure with binary
rhythm (CV.CV) (consonant vowel.
consonant vowel). In this case, one
observes that the vocalic center of each
syllable remains preserved, even when
unstressed. The result is that all vowels
are clearly pronounced, and no syllables
end with a consonant. This casual but
noticeable similarity probably enabled
the prosodic type of vowel-based ancient
Portuguese to continue in the Brazilian
modality, thus distancing it from the
Portuguese from Portugal, which has

a consonantal pronunciation. So, since
vowels are always the sound center of
words, Brazilians, in different tones and
rhythms from whatever region, talk as if
singing. It is the case of, for instance, the
Brazilian pronunciation of *pi.neu, *a.di.

vo.ga.do, *ri.ti.mo instead of “pneu, ad.vo.
ga.do, rit.mo” — the European Portuguese
pronunciation.

Given that the Brazilian Portuguese is not
an even group but a collective concept

that may vary according to circumstances,
regions, and social classes, the African
contributions are more or less entirely
integrated into its linguistic system
according to social-cultural levels of
languages. In contrast, both the ancient and
regional Portuguese from Portugal, was,

in a certain way, Africanized due to a long
period of coexistence. The complaisance
or resistance in the face of reciprocal
interference is a social-cultural matter,

and the levels of linguistic mix usually
coincide, but not entirely, with the levels of
biological mix that have occurred in Brazil,
which is currently seen as the country

with the world’s biggest Afro-descendant
population outside Africa.

Therefore, if it is true that the language
supports the identity space of the people
who speak it and is part of its immaterial
heritage, the said reality is a way to
establish Brazil’s bio-social-cultural
belonging as the product of intense and
continuous physical contact and cultural
exchange processes.

FOR FURTHER INFORMATION:
CASTRO, Yeda Pessoa de. Camoées
com dendé: o portugués do Brasil e os
falares afro-brasileiros. Rio de Janeiro:
Topbooks Editora, 2022.

221



About: “African
languages that
make up Brazil”

Alexander Cobbinah

Linguist [USP.FFLCH] with reseach in
“Non-indo-european languages”

This is the first exhibition at the Museu
da Lingua Portuguesa solely dedicated
to the role played by and the legacy of
African languages in Brazil’s linguistic
and cultural development. Therefore,

it addresses various language-related
phenomena, such as artistic expressions
and religious practices. Artists, scholars,
Candomblé followers, and Black
movement members have discussed the
African continent and its cultural and
linguistic richness in Brazil since the

late 19th century. In academia, interest in
Africa took place much more discreetly
than expected, whereas other perspectives
regarding Africa were motivated by
curiosity or the search for Black identity.

Over the last 20 years, the number of
studies about Africa has increased rapidly
and consistently as these topics gained
more visibility in the public sphere and
the media. As Brazil witnessed increasing
Black rights activism and greater
participation of Black Brazilians in the
cultural, economic, and academic spheres,

222

both issues emerged in the early 21
century. Scholars and activists intently
fight for the re-evaluation of Africa and
the place it occupies in shared narratives
on Brazil’s history and identity while
questioning the place Black people have
in society and confronting the country’s
racist past and present in the process.

The exhibition occurs at a time when there
is an increasing interest in the African
continent. It also joins the critical and long-
time marginalized voices questioning the
traditional views about Africa.
Undoubtfully, after centuries of economic
relations, deportations, and forced
migration of millions of Africans to Brazil,
the African continent plays a central role in
the forging of Brazilian society and the
course of its history at all levels, including
material culture, practices, social
organization, and, most definitely, the
formation of Brazilian Portuguese. Even
under the perspective of the myth of racial
democracy, these facts are acknowledged

— although begrudgingly and superficially

— as African elements relegated to the status
of “contribution” made to a predominantly
Portuguese-European matrix. That stance
is naturally coherent with the political
ideologies and the social practices of
Brazil’s ruling elites. As it was not possible
to entirely ignore Africa, Africans, and
their descendants, they had to be
neutralized and marginalized both in
narratives and in social and political
spheres. After all, the alleged inferiority of
Africa, its residents, and its cultures has

been one of the explanations for the brutal
enslavement and exploitation of Africa’s
human and material resources for centuries.
The said stance, at least implicitly,
continued even after the abolition

of slavery, when racist practices aiming
to control and dominate Brazil’s Black
population continued to be both covertly
and openly adopted, with the new
purpose of excluding them from political
participation, social status, and
economic wealth.

Therefore, the discussion about Africa and
its role in Brazil has been sensitive for two
main reasons: On the one hand, there was a
danger of encouraging Black Brazilians to
pursue upward social mobility and active
participation in society, paving the way for
civil rights claims; on the other hand, there
was the issue of avoiding a painful and
difficult discussion about a violent and
oppressive past and its reverberations in
today’s Brazil and the vast inequalities
between the country’s elites and the
politically and economically marginalized
populations, which are mostly Black.

Although there has been some progress,
such as laws ensuring the teaching of
content related to Africa at all education
levels, the public narrative, especially about
African languages and their fundamental
role in the formation of Brazilian
Portuguese, is often still very superficial
and addressed in a caricatural or folkloristic
way. The role of African languages is
usually reduced to a few lexical items,

which frequently only refer to culinary
words or terms related to entertainment
(music, dance) and are removed from the
cultural context in which they have
meaning. There is no doubt these domains
have evident African involvement. Still, it
is essential to highlight that, conveniently,
cooking and dancing are activities that have
been done by Africans, or Afro-Brazilians,
since slavery times. So, that perspective
lacks other renowned and respected fields
of knowledge, such as the arts or sciences,
from which Black people were excluded
even though their ancestors made huge
contributions to them, such as architecture,
mathematics, literary practices, botany,
agriculture, mining, pharmacology,
medicine, and many others.

The exhibition’s objective is clearly not
limited to conveying linguistic facts,
either vocabulary items or grammar
structures. So, the curators moved away
from a Eurocentric, structuralist, and
quite abstract view of language, which
has prevailed in academia since Saussure,
to adopt a broader perspective that
enables considering language as a tool
and social practice among many others,
one that conveys not only information but
fundamental concepts related to art,
spirituality, and civilization. In the
African continent, the use of language

is deeply intertwined with social
organization and religious practices. Aline
Motta makes that evident through the
display of adinkra symbols and various
Bantu-languages proverbs in her large

223



installation that brings together sound,
projection, and printed material. The
adinkras comprise a sophisticated
representation system of the fundamental
values of the Ashanti society — native to
the region of modern-day Southern
Ghana. In that system, each symbol
represents core concepts, and many of
them are associated with proverbs, which,
in turn, operate as an acronym for an
entire set of culturally relevant values,
mindsets, and codes of conduct. In West
Africa and other places on the continent,
proverbs are an essential part of rhetorical
strategies shared and used in both daily
conversations and formal speeches. Their
domain, specifically in the Ashanti
civilization, is traditionally the domain of
the so-called “linguists.” These linguists
were professionals with dedicated training
who operated as intermediaries between
kings, chiefs, and other public authority
representatives, and the general
population. Proverbs and other rhetorical
means reference shared cultural
knowledge and indirectly criticize
opponents, thus preserving their dignity
and maintaining social harmony.

The same certainly applies to the proverbs
projected on the wall, printed in colored
paper strips for visitors to take and
accompanied by Bantu cultural symbols.
That part of the exhibition invites us to
consider that languages are more than the
isolated words (lexis) that comprise them
and even more than their grammar
structures that govern the formation of

224

words and sentences (morphology and
syntax). The use of proverbs is in the
interstice between language and culture,
and it is a phenomenon linked to language
in use. That raises the question of to what
extent these African linguistic practices are
implicit when one speaks Brazilian
Portuguese. Indeed, enslaved Africans must
have introduced and perpetuated discourse
strategies and structures in the language
imposed on them; i.e. their culture-drive
use of language to talk about what was
relevant to them in the manners they
considered appropriate using symbolic
practices, such as the adinkra system, and
proverbs that encapsulate and convey
world views and social and moral rules, as
well as religious practices along with their
specific linguistic conventions. That, in
turn, opens new paths for researching and
thinking about the interactions between
European languages and African mindsets
and indicates a shift towards language as a
practice rather than solely a structure.

The exhibition makes it clear that the
African linguistic heritage in Brazil is
fascinating not only to African Brazilians
but also to all Brazilians. At the entrance,
we see various words of African origin
commonly used in Brazil. They are
printed at the back of large mirrors
surrounded by cowry shell chains. These
words are well-known to and used by all
Brazilian Portuguese speakers; they are
part of Brazil’s basic vocabulary. The
exhibition reinforces its overall relevant
stance toward its exit. It displays drums

together with a text by Lélia Gonzalez
addressing the racialized linguistic stigma
and the “pretugués” [Black-Portuguese]
concept. The excerpt, quoted in its entirety,
makes it clear that Ms. Gonzalez defends
the stance that all Brazilians speak
pretugués, as African people and African
languages deeply forged the Brazilian
Portuguese and its variants, spoken by all
social classes. In another section, an entire
wall displays testimonies by linguists and

other researchers in the field of humanities.

It gives voice to Portuguese speakers from
Afro-Brazilian communities, such as
quilombolas and Candomblé followers, as
they talk about various issues related to
the use of language, language variation,
and the African heritage in Brazil. That
section offers new horizons and
inspiration to visitors who seek
information beyond the mainstream
narratives, shedding light on perspectives
from the academia and in-depth additional
information to more accessible exhibitions.

I believe one must understand the
exhibition African Languages that Make
up Brazil within the context of two
previous shows, which addressed
European migrant languages and
Indigenous languages. Those two exhibits
reflected on marginalized language
practices. This cycle directly questions
the myth of Brazil being a monolingual
territory, thus exposing the compulsory
nature of the said monolingualism, which
was reinforced and at times directly
imposed through public policies crosscut

by the discrimination of language
practices that threatened the hegemony of
the Portuguese language and the
Portuguese-centered culture. The purpose
of this exhibition and others is, on the one
hand, educational, as it offers facts and
information; and, on the other, highly
political, as it intends to relocate the
center of the official narrative, in this case,
toward the African continent and re-write
centuries of erasure and epistemicide. Tt
reminds its visitors that African languages
and language practices are central to
Brazilian culture as part of an array of
social practices. It is worth pointing out
that the populations that used and
disseminated these languages and
practices have never been in the minority
in this country, despite the more or less
successful attempts of economic and
political suppression.

So, the exhibition is not a conclusion but
a starting point for a discussion that had
long waited to take place at a broader
level in society, offering complex content
to various visitors who might be in touch
with the said reflections for the first time.

3

225






2025 Museu
Vale Apprentice
Program

Inspired by the exhibition African
Languages that Make up Brazil, hosted
by Museu Vale in partnership with Museu
da Lingua Portuguesa, this edition of the
Museu Vale Apprentice Program dedicates
itself to investigating the depth of the
African diaspora influence in Espirito
Santo State. The course proposes to
understand and make visible the African
presence in different territories and cultural
expressions in the state, recognizing

their multiple languages that express the
resistance of the Black population and
their permanence through knowledge,
belonging, and the practices transmitted
from one generation to another.

Based on this perspective, Museu Vale’s
Educational Department has designed an
educational curatorship that connects with
the realities of 14 young people living in
low-income neighborhoods of the Vitéria
metropolitan area, selected for the Program.

The Program begins with a historical
contextualization led by historian

Marcus Vinicius Sant’ Ana, who presents
the Afro-diasporic expressions in Espirito
Santo, which remain alive in quilombos
and popular festivals, such as the ticuambi

228

dance in Sdo Mateus, the festival of Sdo
Benedito in Vitéria, the congo and samba
in the Vitéria metropolitan area, and the
Folia de Reis in Muqui and Mimoso.

Afterwards, Professor Isabella Baltazar,
a literary scholar specialist in literature,
a curator, and a partner of Museu Vale,
proposes a dialogue about the concept
of curation. Using everyday examples,
she expands the understanding of the
term, connecting it to art curation and
the multiple stages involved in creating
an exhibition, from exhibition design to
educational mediation.

Contributing to the reflection on cultural
management, Antdnio Vitor, director

of the Eliziario Rangel Cultural Center,
discusses the importance of active,
accessible cultural spaces that embrace
diverse artistic languages — dance,
cinema, literature, and visual arts — as
tools for social transformation.

Artist Luciano Feijao explores the
dimension of artistic practice, bringing
young people closer to his creative process
and deconstructing myths surrounding

art creation. Drawing on his repertoire

of paintings, drawings, and illustrations,
the artist shares research, references, and
conceptual approaches, valuing critical
thinking, autonomy, and creativity as
foundations of contemporary art.

Closing the Program, SENAC-ES, a
longtime partner of Museu Vale, offers a

technical training course led by Professor
Elsimar Rosindo, who presents behind-
the-scenes insights into exhibition setup,
including lighting, set design, carpentry,
painting, and fine finishing. The instructor
dynamically revisits some of Museu
Vale’s over 59 exhibitions, highlighting
the inventiveness and care that have
marked the institution”s history.

With over 160 students trained since

its creation, the Museu Vale Apprentice
Program reaffirms its commitment to artistic
training and social transformation through
art and museum education, disseminating
knowledge and crafts that integrate the
fields of culture and creative economy, and,
this time, from a diasporic perspective.

3

About education
as a route and a
detour

Gleyce Kelly Heitor

Art education specialist

Routes

First held in 2024, at the Museu da Lingua
Portuguesa, in Sdo Paulo, the exhibition
African Languages that Make up Brazil,
curated by musician and philosopher
Tigana Santana, explores the Black African
influences on the languages, vocabulary,
and pronunciation of Brazilian Portuguese.
As part of the Museu Vale’s Extramuros
program in Vitdria, the touring exhibition
will arrive in the capital of Espirito Santo
in 2025, housed at the monumental
Palacio Anchieta.

And what is the relevance of the place
where the exhibition is held, for thinking
about/doing education in the exhibition?

The Palacio Anchieta safeguards essential
elements that connect the past and the
present. Among these elements, which
inform us about language, education, and
memory, we highlight a painting displayed
in one of its corridors which depicts a Jesuit
priest catechizing an Indigenous person'.

They are evidence of how the building,
which is strongly linked to the political
and heritage identity of Espirito Santo
and is currently the seat of the state
government and a museum open to the
public, was, at its foundation in the 16th
century, dedicated to Jesuit education
(A TRIBUNA, 2011), in which language,
in addition to being an important
element of catechization, was a device
for control and cultural assimilation.

! Shokichi Takaki. Uma tarde na colina de Piratininga, 1966

229



In this building, where colonizers used
to teach their language, we now have a
season of celebration and learning about
languages that resisted the cultural erasure
imposed by the colonial project. And,
therefore, thinking about education in the
exhibition African Languages that Make
up Bratzil calls for critical reflection on the
intersections between past and present, as
well as on the temporary convergence of

these two narratives at the Paldcio Anchieta.

What stories are our daily lives
made of?

The journeys that brought African
languages to Brazil left marks of violence
and, at the same time, persistence. Amid
forced routes and invented detours,

these Black African languages —Yoruba,
Kikongo, Ewe, Bantu — are housed in our

gestures, music, prayers, food, and bodies.

They endure as threads of continuity
between what’s visible and what’s
invisible, the past and the present.

It was from this perspective that we
conceived “Routes and Detours” as

an educational experience within the
exhibition. The proposal is a research
laboratory on teaching and learning that
converges with the curatorial project by
understanding that language is a territory
of existence and invention.

In his curatorial project, Tigana Santana
emphasizes that African languages are

not “foreign,” but rather deeply rooted in
Brazil’s cultural and linguistic formation
— present in our everyday lexicon and
aesthetic sensibilities. Therefore, speaking,
composing, or thinking about them affirms
an aesthetic and political dimension that
reclaims marginalized heritage.

This is why the exhibition highlights

the role of African languages in the
forging of our orality, writing, musicality,
and cosmologies; and how, in Brazil,
Portuguese language is crosscut,
tensioned, and recreated by sounds,
rhythms and meanings originating from
African peoples in the diaspora who,
even subjected to colonial violence,
played a central role in the constitution
of what later Lélia Gonzalez renamed
“Pretugués” (2020). Therefore, language
cannot be seen only as a communication
code, but rather as a body, a territory, and
a living archive.

This brings us to the insight/careful thinking
by educator Carla Santos?, who, when we
were preparing to work at the exhibition,
addressed the risk that, despite being deeply
present in our daily lives, in the words we
say without knowing where they have come
from, in the food we prepare, in the ways
we celebrate and pray, African heritage
remain absent from our history.

This is where we recognize that education
plays a central role in enabling us to learn

2 Carla Santos is an educator at Museu Vale. Her account was collected

during the mediator training on September 12, 2025.

230

to see, hear, and feel what has always
been here, yet which we have been
taught to forget. And we emphasize that,
from this perspective, the educational
program is not limited to interpreting the
exhibition, but rather it aims to extend its
meanings, creating collective pathways
that help us establish new relationships
with our language.

That is why we evoke the idea of “Routes
and Detours” — to conceive education

as an experience of creation and research,
as a living practice, which is constructed
together with educators and audiences,

as a space for listening where art and
teaching practice are not separate fields but
languages that contribute to each other.

Detours

We therefore organized our way of thinking
and mobilizing audiences to experience

the exhibition along four axes — “Routes,”
“Speaking with the Body,” “Listening,” and
“Detours” —, which are not fixed categories
but paths of approach. Based on them, we
developed generative questions to broaden
dialogue, both with the works and with the
ideas that constitute the exhibition.

What memories can a word carry?

This is the question we asked in “Routes”
and from which we seek to promote
encounters with languages as living
memory, capable of revealing spiritual

and community heritage, reminding us
that each word is also an offering and a
call to belonging.

How does the body speak when words
are silent?

This sentence guides the axis of
“Speaking with the Body” and draws
attention to the physicality of language
and to our impulse of trying “to discover
the intention hidden in a gaze,” as
educator Maria Galacha?® writes.

Toward the pursuit of gesture, breath,
rhythm, and silence as knowledge. To
connecting ourselves with bell hooks
(1994), who affirms the body as a

place of knowledge, in which language
vibrates beyond words, opening passages
between feeling and thinking. The body
speaks, translates, invents, and teaches
us to relearn the world through our skin,
through our breath, through the drums.

How do everyday sounds hold stories?
It’s a question that highlights the role

of “Listening” and draws attention to
language as sound, frequency, and music
of the world. It also highlights the need
to exercise our ears, create pathways, and
record the sounds that inhabit us.

Listening is about giving space; it is
about recognizing that there are worlds
that only reveal themselves in the time
we give attention.

3 Maria Luiza Galacha is an educator for the exhibition African Languages that Make up Brazil. Her quote
comes from a written account shared with us during the mediator training on September 12, 2025.

231



What world is born when we name
things or invent words?

This sentence, in turn, guides the

idea of “Detours” and engages with
Edouard Glissant (1990), for whom
language is the place where what
imagination resists. This axis is therefore
dedicated to poetic invention, writing,
calligraphy, translation, and our ability
to name what’s new and what does not
exist. It is dedicated to the field of play
and freedom, where language reinvents
itself, creating margins and escapes from
colonial rule. By detouring, we make
other routes of meaning, other ways of
speaking and existing.

These axes guide us in the project’s
internal and public training sessions.
Based on them, together with the
mediation teams, we have created
mechanisms to activate the exhibition as
a laboratory for reflection on teaching,
where each work can serve as a starting
point for collective thinking experiments.
A space for exchange and co-authorship,
where the exhibition also becomes a place
for research, meeting, and imagination.

“Routes and Detours” is, therefore,
about teaching in motion. A space
where language, body, and territory
intersect and reinvent themselves,
reminding us that educating is

also learning to detour from what’s
established, linear, and predictable.
With each crossing, we reaffirm
education as a gesture of permanence

232

and reinvention, a way to highlight what
colonialism has silenced.

Here, educating is detouring from single
versions of the world, allowing oneself
to learn from the margins, from what
resists and insists. It is recognizing, as
Leda Maria Martins (1997) teaches us,
that time is not linear, but rediscovered.
So, to educate is to remember and
reinvent at the same time, to make
language a territory of freedom, where
the Brazil that inhabits us can finally
express itself in its multiple voices.

References
A TRIBUNA. “Paldcio Anchieta: 450 anos

de histéria”. Suplemento Especial, 1 ago. 2011.

Disponivel em: http://biblioteca.ijsn.es.gov.
br/ConteudoDigital/20160920_aj11501_
patrimoniohistrico_palacioanchieta.pdf.
Last access on Sept. 15, 2025.

GLISSANT, Edouard. Poética da Relagdo.
Rio de Janeiro: Ed. 34, 1990.

GONZALEZ, Lélia. [1979] “A mulher negra
na sociedade brasileira”. In:

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo
afro-latino-americano: ensaios, intervengoes
e didlogos. RIOS, Flavia; LIMA, Marcia
(orgs.) Rio de Janeiro: Zahar, 2020, p.49-64.

HOOKS, bell. Ensinando a Transgredir:
a Educagdo como Prdtica da Liberdade.
Sado Paulo: WMF Martins Fontes, 1994.

MARTINS, Leda Maria. Afrografias
da Memoéria: o Reinado do Rosdrio e a
Reinvengdo do Tempo. Belo Horizonte:
Mazza Edicoes, 1997.

SANTANA, Tigana. “Linguas Africanas
que Fazem o Brasil” (curatorial text).
Museu Vale, 2025.

3

African Languages
that Make up
Brazil: possible
meanings for the
exhibition design

Stella Tennenbaum
Exhibition design author

In October 2023, Tigana Santana invited
me to conceive the exhibition design for the
Museu da Lingua Portuguesa’s upcoming
temporary exhibition, which was still
unnamed at the time. He sent me a text that
already contained the entire exhibition,
describing the desires and sensations the
space should evoke.

Throughout the process, I kept in mind the
request to carefully consider each piece of
the exhibition. I understood that the project
was not only about a language but about
types of languages: everything placed in the
space has meaning. The colors, the supports,
the shapes, the materials, the focus, they

all have meaning. So, the exhibition route
operates as a process of literacy in African
languages — ever-present, yet rarely
recognized, in our lives—, teaching us the
lesson that the adinkra symbols found on
railings and building facades throughout
Brazil carry meaning, just as cowry shells,
kola nuts, and bead necklaces.

When the possibility of touring the
exhibition to Vitéria emerged, we realized
we had to rethink it to connect with the new
space and its surroundings. Artists from
Espirito Santo were expected to engage with
the artists already present in the exhibition.
In addition, the new space posed several
issues, such as a historic building with a
prominent architecture, the presence of
natural light in the exhibition area, and the
impossibility of reproducing the solution
used in Sdo Paulo of hanging the works,
nearly contrasting with the previous space,
which, despite also being a historic building,
has a neutral exhibition room.

The main architectural gesture for the
Anchieta Palace exhibition was to move
the entrance to the naturally lit area, making
the word installation brighter and better

lit, against a yellow backdrop — a color
introduced in the new exhibition setup.

233



Since it wasn’t possible to hang the words,
the cowry shells, and the bead necklaces
from the ceiling, we used structures
designed by Lina Bo Bardi as a reference

to develop the support for the words, now
embroidered, and a grid for hanging the
cowries, braids, and bead necklaces, which
also serves as a connecting element between
the outdoor and indoor areas.

In Vitoria, the written words intertwine
with the meanings expressed by the
adinkra symbols on the back wall.

Just as the curated photos, which

convey different meanings through the
representation of braids, turbans, prints,
and railings, they are in dialogue with
Rebeca Carapia’s work, written in the
space. At this point, the circulation
bifurcates: on one side, an interactive
room; on the other, a corridor designed to
filter light and house Aline Motta’s work,
projected onto the floor and walls.

The corridor thus proposes contact
between the artists already present in the
Sao Paulo exhibition and artists from
Espirito Santo. Castiel Vitorino Brasileiro,
Natan Dias, and Jaine Muniz engage

with the collaborative work of Rebeca
Carapia, Aline Motta, and Tigana Santana,
a gesture made possible by the tour, which
attributes new meanings for audience
interpretation.

3

234

One more brick
in the Black
aesthetics in
contemporary
design

Oga Mendonca
and Daniel Brito
Graphic design authors

The challenge was to create an identity
that, at first glance, would connect with
the exhibition’s works and evoke African
imagery among visitors to Museu da
Lingua Portuguesa — the proposal

aimed to be attractive, thought-
provoking, and unmistakable.

When we received the invitation

to design African Languages that Make
up Brazil, Sdo Paulo was experiencing

a fertile period for Black culture, with
exhibitions, shows, and events
celebrating this diverse heritage. A Black
aesthetic already exists in contemporary
Brazilian design — symbols, signs,

and colors that evoke African

and Afro-Brazilian cultures. Within
this context, the challenge was to stand
out without losing touch with this
visual universe.

When designing the exhibition’s tour

in Vitéria, we have maintained our
pursuit of originality and integration
with the exhibition space and previous
exhibitions at Museu Vale. The focus
was on adapting communication to local
specificities, avoiding repetition.

The concept stems from the recognition that
languages fundamental to the formation of
Portuguese in Brazil — such as Kikongo,
Kimbundu, Umbundu, Yoruba, Mina, and
Ewe-Fon — began a profound process of
intertwining and overlapping during the
Black Atlantic crossing. This idea guided
the entire visual construction.

The red color was adopted as the central
hue, evoking memories of the diaspora
and the scars of colonialism. Based on
it, we created an original symbol — our
own adinkra — inspired by cowrie shells,
capable of conveying these concepts
concisely and sensitively.

One of the supplementary images is the
graphic representation of the cowrie
shell curtain that welcomes visitors

at the beginning of the exhibition.

This representation has become a
permanent feature of the exhibition
design, condensing its symbolic and
visual power. The image of the curtain
alternates with our adinkra in the
exhibition’s communication materials.

In the Vitéria setup, the exhibition
received new layers: the presence of local

artists, the addition of the yellow
color, and the existence of an entirely
white room, which expanded the
dialogue with the space and made
the show even more vibrant.

s 3

Transformative
accessibility

Amanda Freitas and
Viviane Sarraf

Accessibility consultants

Committed to the inclusion of people
with disabilities, the Museu Vale relied
on Museus Acessiveis advisory services
to include in the exhibition African
Languages that Make up Brazil a set of
accessibility resources that enhance the
experience for all audiences, with an
emphasis on accessibility for people who
are blind or have low vision.

For this audience, the resources offered
in the exhibition are essential to ensure
an accessible and fully appreciated
experience. Right at the entrance, a tactile
map shows the location of resources and

235



guides the tour. Integrated with this is

a QR Code offering audio description
content, which translates images into
words and allows materials, works,

and curatorial concepts to be understood
sensitively and objectively, as well

as a Brazilian sign language video,
which improves communication with

the deaf community.

Throughout the exhibition, visitors find
two-dimensional tactile panels of two
photographs, which translate visual
compositions into high relief and textural
variations. So, shapes, contours, and
framing can be appreciated through
touch, creating a material interpretation
of the image.

The exhibition’s texts and labels are also
available in voice-over format, making
their interpretation easier for those who
prefer to listen to it. A Braille notebook,
printed in ink and enlarged font, was
also produced; it contains a glossary

of the words featured in the exhibition,
ensuring different reading formats and
independent access to the information. In
keeping with the repertoires that inspire
the exhibition, the setup also includes a
plate with embossed adinkra symbols and
a Braille label, highlighting writings in
African languages in Brazil and enabling
a sensitive, tactile approach

to these symbols.

Accessibility in exhibitions is part of
the cultural experience, not an add-on.

236

When integrated from the design stage,
it improves access quality, enables
clearer mediation, and results in richer
interpretation for all audiences.

African Languages that Make up Brazil
reaffirms this commitment and offers
autonomy, safety, and understanding to
visitors, celebrating diversity and different
ways of perceiving and taking part in
culture, so that accessible experiences be
the norm rather than the exception.

s 3

237






Governo do Estado
do Espirito Santo
[Government of the
State of Espirito Santo]

Governador [Governor]
José Renato Casagrande

Vice-Governador
[Vice Governor]
Ricardo Ferrago

Secretario de Estado

da Cultura

[State Secretary of Culture]
Fabricio Noronha Fernandes

Subsecretéaria de
Politicas Culturais
[Undersecretary of
Cultural Policies]
Carolina Ruas Palomares

Secretario de Estado

do Governo

[State Secretary of Government]
Maria Emanuela Pedroso

Secretdario de Estado da
Educagdo [State Secretary
of Education]

Vitor Amorim de Angelo

Gestora Espaco Cultural
Palécio Anchieta [Manager,
Palécio Anchieta Cultural Space]
Aurea ligia Miranda Bernardi

Coordenadora da Equipe de
Mediagdo do Palacio Anchieta
[Coordinator, Palécio Anchieta
Mediation Team]

Leidyane Mattos Endlich Vedava

Mediadores [Mediators]
Alexandre Marin Rocha, Fabiana
Lins Neres, Gabriel Gongalves
Rocha, Greicy Kelly Teixeira dos
Santos, Juliano Gomes, Marcela
da Silva Ferreira, Rafaela Oliveira
Areal, Layane Cristina Martins
Marques, Luan Daniel Coelho
Soares, Flavia Francisca de
Souza, Marilia Santos Pereira,
Pedro Santos Pavioti Vicentin,
Patricia, Archangelo Titonelli,
Raoni larin Cortez da Silva,
Wesley Frigem Eugénio Santos

240

Vale

Conheca as liderancas Vale

"

Instituto Cultural Vale
[Vale Cultural Institute]

Diretor Presidente
[President Director / CEQ]
Hugo Barreto

Diretoria Executiva
[Executive Board]
Luciana Gondim
Gisela Rosa

Patrocinios
[Sponsorships]
Marize Mattos

Desenvolvimento Institucional
[Institutional Development]
Flavia Dratovsky

Museu Vale
[Vale Museum]

Direcdo
[Direction]
Claudia Afonso

Administrativo e Financeiro
[Administrative and

Financial Department]

Noyla Nakibar, Fagner Chaves,
Barbara Milanio

Comunicagdo
[Communications]
Tereza Dantas

Producado [Production]
Diester Fernandes,
Ludiane Rodrigues

Assisténcia de Producgdo
[Production Assistant]
André Ledo

Supervisdo do Programa
Educativo

[Educational Program Supervisor]
Hellen Lugon

Educadores

[Educators]

Ana Luiza Pio, Carla Santos,
Gleicimar Marques, Jonathan
Schmidel, Joelma Marques,
Kleiton Rosa, Rafaela Ribeiro

Estagiaria do

Programa Educativo
[Intern, Educational Program]
Joanna Queiroz

Estagiaria de Producdo
[Production Intern]
Nicole Oliveira

Estagiaria Administrativo
e Financeiro
[Administrative and
Financial Intern]

Maria Gabriela Pizzaia

Museu da Lingua
Portuguesa
[Portuguese Language
Museum]

Diretora Executiva
[Executive Director]
Renata Vieira da Motta

Diretora Administrativa
e Financeira
[Administrative and
Financial Director]
Vitdria Boldrin

Diretora Técnica

[Technical Director]

Roberta Saraiva Coutinho
Lucas Borges

(Assessor Técnico /

Technical Advisor)

Naiah Mendonca

(Asst. de Diretoria Executiva /
Executive Assistant)

Curadora Especial
[Special Curator]
Isa Grinspum Ferraz

Assessoria Museolégica
[Museological Advisory]
Vilma Campos

(Assessora de Museologia/
Museology Advisor)
Carolina Rocha, Michael
Argento e Ramon Vieira
(Assessora/es Técnica/os

- Technical Advisors)
Karina Macedo (Produtora
Editorial / Technical Advisors)

Nacleo de Articulagdo Social
[Social Articulation Department]

Evelyn Ariane Lauro
(Coordenadora / Coordinator)
Ariel Oliveira

(Articuladora Social / Social
Articulator)

Jade Oliveira

(Aprendiz / Apprentice)

Nicleo de Comunicacdo

[Communications Department]

Renata Beltrdo
(Coordenadora / Coordinator)
Alan de Faria

(Assessor de Imprensa /

Press Officer)

Felipe Cruz e Simone Hozawa
(Analistas de Comunicagdo /
Communication Analysts)
Millena Holanda (Designer)
Doménica Luciano
(Estagiaria / Intern)

Nucleo de Desenvolvimento
Institucional

[Institutional Development
Department]

Carolina Bianchi
(Coordenadora / Coordinator)
Ariana Marassi

(Supervisora / Supervisor)
Carolina Gomes, Flavia Macedo
e Mariana de Andrade
(Técnicas / Technicians)
Monica Souza

(Assistente de Relagdes
Institucionais / Institutional
Relations Assistant)

Niicleo de Exposi¢coes

e Programa Cultural
[Exhibitions and Cultural
Program Department]

Fernando Gallo

(Coordenador / Coordinator)
Dara Roberto, Leticia Leal,

Lucas Michelani e Yan Guilherme
(Produtoras/es - Producers)

Nicleo de Gestdo
Administrativa e Financeira
[Administrative and Financial
Management Department]
Sueli de Céssia Borges
(Coordenadora / Coordinator)
Carlos Odilon, Cintia Yuri,
Giovanna Lanfranchi,

Leila Garcez, Leonardo Costa,
Luciana Amorim, Miguel Ramos
e Rafael lesposti

(Analistas / Analysts)

Piter Torres

(Supervisor de Bilheteria /
Ticketing Supervisor)

Brena Bonoto, Igor Santos,
Kaué Queiroz, Giovana
Meireles e Sabrina Martins
(Bilheteiras/os - Ticketing Agents)
Isabella Verissimo
(Recepcionista / Receptionist)

Nicleo de Gestdo de Recursos
Humanos [Human Resources
Department]

Paulo Silva

(Coordenador /Coordinator)
Karolina Ferreira
(Supervisora/ Supervisor)
Andreza Lima, Joseane
Barbosa, Sergio Lourengo

e Thalyta Ramos (Analistas /
Analysts)

Lucas Garcia

(Aprendiz / Apprentice)

Nicleo de Operacoes

e Infraestrutura

[Operations and Infrastructure
Department]

Luis Marcatto

(Coordenador /Coordinator )
Marcelo Reis

(Assistente de Coordenacgdo /
Coordination Assistant)
Anderson Dias

(Assistente de Servigos
Operacionais / Operational
Services Assistant)

Raphael Vasconcelos Silva
(Assistente Administrativo /
Administrative Assistant)
Everton Ivanoff, Levi Guimardes
e Sidiney Santos

(Auxiliares de Servigos de
Manutengdo / Maintenance
Assistants)

Nicleo de Tecnologia
[Technology Department]

Felipe Macchiaverni
(Coordenador / Coordinator)
Anderson Almeida,

David Vieira da Costa,

Lucas Fonseca e Luciano Ornelas
(Analistas / Analysts)

Nicleo do Centro

de Referéncia

[Reference Center Department]
Camila Aderaldo
(Coordenadora / Coordinator)
Luiza Magalhdes

(Supervisora / Supervisor)
Cecilia Farias

(Researcher /Pesquisadora)
Amanda Siqueira

e Leonardo Arouca

(Técnica/o em Documentagdo -
Documentation Technician)
Janaina Lopes

(Assistente de Documentagdo /
Documentation Assistant)

241



Ndcleo Educativo
[Educational Department]
Tatiana Waldman
(Coordenadora / Coordinator)
Guilherme Santos

(Assistente de Coordenagdo /
Coordination Assistant)

Edson Ignacio

(Assist. de Formagdo e Conteiido /
Training and Content Assistant)
André Almeida

(Supervisor do Educativo /
Education Supervisor)

Leticia Garcia

(Assistente Administrativo /
Administrative Assistant)

Aline Pereira, Aline Paucara,
Amanda Amaral, Anaily Sequera,
Anderson Shimamoto, Daniela
Lima, Ellen Silva, Ingrid dos Anjos,
Jodo Paulo Amorim, Mylena
Carvalho, Sabrina Rocha,
Sidney Zonatto, Telma Santos,
Vanessa Oliveira e Vinebaldo
Aleixo (Educadoras/es -
Educators)

Akill Evangelista, Ana Oliveira,
Andreen Silva, Anna Romao,
Beatriz Troncone, Felipe Alencar,
Frida Cordova, Davi Farias,
Felipe Henrique Alves,

Giane Andrade, Giovanna
Araujo, lgor Feitosa, Janaina
Santos, Jaqueline Reis, Jaz
Hausf, Jeferson Santos, Jordana
Oliveira, Kaué Pontes, Laura
Santos, Leonardo Salvaterra,
Luzia Santos, Marcelo Gomes,
Nicole Furtado, Paula Muecdlica,
Paula Santos, Renata Souza
Pascoal, Regina Santos,

Sabrina Carvalho, Tatiane Silva
e Vinicius Almeida.
(Orientadoras/es - Instructors)

Conselho de Administragdo
[Board of Directors]

Dalton Pastore Junior
(Presidente / President)

Matheus Gregorini Costa
(Vice-presidente / Vice President)
Esmeralda Vailati Negrdo
Fernando José De Almeida
Francisco Vidal Luna

Gustavo Normanton Delbin

242

Haim Franco

Julia Paccanaro Rosa
Larissa Torres Graga

Luiz Laurent Bloch

Marina de Mello e Souza
Nelson Savioli

Silvia Alice Antibas

Thalyta Ramos Leite da Silva

Conselho Fiscal

[Fiscal Council]

André de Araljo Souza
(Presidente / President)

Raul Antonio Correa da Silva
Vicente de Paula de Oliveira

Conselho Consultivo
[Advisory Board]

Antdnio Goulart dos Reis
Caio Luiz Cibella de Carvalho
Carlos Antonio Luque

Carlos Augusto Barros

Clara de Assungdo Azevedo
Elizabeth Ponte de Freitas
Felipe Artur Pie Abib Andery
Hélio de Seixas Guimardes
Ligia Ferreira

Marcos Ribeiro de Mendonga
Maria Luiza de Souza Dias
Mauro da Silva

Ophir Toledo

Waltely de Oliveira Longo

Linguas africanas que
fazem o Brasil - Itineréncia
Espirito Santo [Exhibition
“African Languages that
Make up Brazil - Espirito
Santo Itinerancy”]

Coordenagdo geral
[General Coordination]
Claudia Afonso

Curador
[Curator]
Tiganda Santana

Assistente de Curadoria
[Curatorial Assistant]
Mayara Carvalho

Pesquisa Iconogréfica

e Textual [Iconographic and
Textual Research]

Juliana de Arruda Sampaio

Pesquisa Linguistica,
Textual e Tradugdo
[Linguistic, Textual and
Translation Research]

Niyi Tokunbo Mon’a-Nzambi

Textos da Exposicdo

[Exhibition texts]

Tigana Santana, Juliana de
Arruda Sampaio, Niyi Tokunbo
Mon’a-Nzambi, Mayara Carvalho

Consultoria
[Consultancy]
Yeda Pessoa de Castro

Expografia
[Exhibition Design]
Stella Tennenbaum

Arquitetos
[Architects]

Maristella Pinheiro

e Matheus Perelmutter

Producdo Executiva
[Executive Production]
Automatica
Coordenagdo
[Coordination]

Luiza Mello, Mariana
Schincariol de Mello e
Marisa S. Mello

Equipe [Team]

Amauri Batista, Geane Lino,
Lucas Alberto, Paulino Costa Neto
e Rebeca Souza

Producdo Local
[Local Production]
Rauena Gouvéa Servare

Arte-educadora
[Art Educator]
Gleyce Kelly Heitor

Mediadoras

[Mediators]

Ingrid Rangel, Livia Gegenheimer
Gouvéa, Maria Luiza Galacha

Design / Comunicagdo Visual
[Design / Visual Communication]
Oga Mendonga, Daniel Brito,
Geovana Martinez

Assessoria de Imprensa
[Press Advisory]

Arte Brasileiros

LR Comunicagdo

Carla Nascimento (Vale)

Consultoria Audiovisual
[Audiovisual Consultancy]
Marcos Santos

Desenho sonoro,
gravagdo e mixagem
[Sound Design,
Recording and Mixing]
André Magalhdes

Projeto de lluminagdo
[Lighting Design]

Vitor Lorengdo lluminagdo
e projetos

Acessibilidade
[Accessibility]
Museus Acessiveis

Concepgdo original

para Sala Interativa
[Original Concept for
Interactive Room] Jarbas
Jacome e Fernando Rabelo

Sala Interativa Itinerancia
[Interactive Room Itinerancy]
Glauber Vianna

Locacdo e instalacdo de
equipamentos audiovisuais
[Rental and Installation of
Audiovisual Equipment]
Moola

Maxi Audio, Luz, Imagem

Impressdo de Provérbios
[Printing of Proverbs]
Coktail grafica e editora

Revisdo e Tradugdo

[Editing and Translation]

Versio Tradugdo e Interpretagdo,
Duda Costa, Paul Webb

Tradugdo para o loruba
[Yoruba Translation]
Felix Omidire

Producdo Audiovisual
documentario ‘Cafundd’
[Audiovisual Production -
Documentary “Cafundd”]
Ago+media

Direcdo e argumento
[Direction and Script]
Juliana de Arruda Sampaio
Montagem e Camera
[Editing and Camera]
Richner Allan

Producdo Geral

[General Production]
Giulia Lapetina

Drone e Assistente de
Fotografia

[Drone Operator

and Photography Assistant]
Thiago Carvalho

Técnico de Som Direto
[Sound Technician]

Caio Tupd

Assisténcia de Set

e Fotos Making off

[Set and Behind-the-Scenes
Assistant]

Anna Carolina Bueno

Producdo Audiovisual
documentaério ‘Linguas
africanas no Espirito Santo’
[Audiovisual Production -
Documentary “African languages
in Espirito Santo”]

Concepgédo [Concept]

Claudia Afonso e Isabella
Baltazar

Roteiro [Script]

Isabella Baltazar

Diregdo [Direction]

Claudia Afonso e Matheus
Noronha

Captacdo [Cinematography]
Elizabeth Thiel

Edigdo [Editing]

Matheus Diniz e Nina Avancini
Participagdo [Participants]
Débora Araujo e Osvaldo Martins

Articulacdo com Territdrio
Paisagem Sonora ‘Palavras’
[Territorial Coordination - Sound
Landscape “Words”]

Bom Retiro & o Mundo
Cenotécnica [Scenography]
AG cenografia

Montagem Fina

[Final Assembly]

Lucas Oliveira Andrade
Sidney Porphirio de Almeida
Junior

Impressdo em Serigrafia
[Screen Printing]
Atelié Dragdo

Impressdo Fine Art
[Fine Art Printing]
WePrint! Fine ArtVitoria Fine Art

Sinalizacdo
[Signage]
Souto comunicagdo cenografica

Transporte
[Transport]
Valentim Transportes

Seguro
[Insurance]
Howden

Servigos Emergéncias
[Emergency Services]
Anderson Chagas (Vale),
Priscila Rodrigues Veloso (Vale)

Museologia
[Museology]

Lorena Luanda,
Mariane Tomi Sato,
Felipe Brito, Flaviana
Fernandes Torres

243



Artistas

[Artists]

Aline Motta, Castiel Vitorino
Brasileiro, Clementina de Jesus,
Daniel Brito, Eustaquio Neves,
Goya Lopes, I1G Obé de Min, Jaine
Muniz, J. Cunha, Joel Yamaiji,
Letieres Leite, Lorenzo Dow Turner,
Luiz Poeira, Marina Quintanilha,
Mario de Andrade, Natan Dias,
Oga Mendonga, Orkestra
Rumpilezz, Rafael Galante,
Rebeca Carapid, Rick Rodrigues

Fotografos

[Photographers]

Adeloyé OjaBara, Adenor
Gondim, Amanda Tropicana,
Antonello Veneri, Bartira Lébo
e Pinheiro, Diogo de Andrade,
Edgar Rocha, Helen Salomao,
Chef Jodo Victor Gomes,

Juh Almeida, Lazaro Roberto,
Pablo Monteiro

Compositores [Composers]
Abigail Moura, Batatinha,
Carlinhos Brown, Caetano
Veloso, Chico Buarque de
Hollanda Djavan, Dona Ivone
Lara, Dorival Caymmi,

Gastdo Vianna, Gilberto Gil,
Geraldo Filme, Gerénimo,
lldésio Tavares, Martinho da
Vila, Mauro Mateus dos Santos -
Sabotage, Pixinguinha, Toquinho,
Vinicius de Moraes

Editoras

[Publishers]

“Biscate” de Chico Buarque

de Hollanda

100% © Marola edi¢des Musicais
Ltda. Todos os direitos reservados

“Luz” de Djavan
© 100% Luanda Edigées Musicais
Ltda. Todos os direitos reservados

“A Preta do Acarajé”

de Dorival Caymmi

© copyright 1963 by Mangione,
Filhos & Cia Ltda

“Yaé” de Pixinguinha

© copyright 1963 by Mangione,
Filhos & Cia Ltda

244

“Salve as Folhas”

de lldasio Tavares e Gerénimo
Copyrights Consultoria

Ltda - coautor lldasio Tavares

“Salve as Folhas” de lldasio
Tavares e Gerdnimo

Sony Music Publishing |
Brazil a - coautor Gerdnimo

“Bat Macumba”de Gilberto Gil
e Caetano Veloso

Gege Produgdes Artisticasa -
coautor Gilberto Gil

“Babd Alapald” de Gilberto Gil
Gege Produgdes Artisticas

“Casa de Bamba”

de Martinho da Vila
Copyright © Warner Chappell
Music, Inc.

“Muito Obrigada Axé”

de Carlinhos Brown
Copyright © Warner Chappell
Music, Inc.

“Cabega de Négo”

de Sabotage

TR M Passos Gestdo de Direitos
Autorais

“A Tonga da Mironga do
Kabuleté” de Vinicius

de Moraes e Toquinho

Universal Music Publishing Brasil

“O Canto dos Escravos”, org.
Aires da Mata Machado Filho
Gravadora Eldorado

Programa Aprendiz
Museu Vale
[Apprenticeship
Program - Museu Vale]

Professores

[Teachers]

Antdnio Vitor,

Elsimar Rosindo Torres (SENAC),
Isabella Baltazar,

Luciano Feijdo,

Marcus Vinicius Sant’ana

Estudantes

[Students]

Ana Luiza Santos Rocha,

Ana Victoria de Souza Leal,
Bernardo Fernandes Lima,

Emilly Annechini Santana,
Evellyn Vitéria Alvarenga
Bandeira, Gabrielly Nunes de
Lima, lzabela dos Santos, Lavinia
Alves Siqueira, Luan Ramos
Carneiro, Karolina Barboza
Schumacher, Kaué Valentim
Ventura, Kayke Pablo Nascimento
de Jesus, Pamela Teixeira de
Souza, Victoria Thomaz Sé&

Producdo

[Production]

Frida Projetos Culturais, Sociais
e Educacionais

Agradecimentos
[Acknowledgments]

Ana Regina Gagliardo Adeve,
Anacostia Community Museum,
Angelo Manjabosco, Arquivo
Zumvi, Beto Brant, CCSP, Centro
de Referéncia do MLP, Cleiton
Silva, Cook Music Library -
Indiana University, Daniel
Fernandes Zia, Evandro Italo
Marins Ribeiro, Felix Omidire,
Gravadora Eldorado, Instituto
Tambor, Jeovanna Rosario
Huanca Loza, José Giovanni
Narvaez Flores, Kelly Aimeida
Sim&es Agostinho, Laura Alvarez
Loépez, Manicio Porto, Maracatu
Nagdo Terra Forte, Margarida
Petter, Mariana Brazales Melo,
Martha Yampara Caceres,
Pamela Aparecida da Silva
Ferreira, Projeto Gradis do
Recdncavo, Quilombo Cafundd,
Rafael Lacerda Silveira Rocha,
Ruben Dario Manrique, Sara
Melchora Salazar Novalo, SESC
TV, Thais Cristina dos Santos,
Tiago Alexandre Lopes Salgado,
TV Cultura, Unicamp, Viviane
Silva de Alcéntara, Zulema
Calizaya Choque.

Catalogo Verséo para o inglés
[Catalogue] [English Translation]
Versio Tradugdo e Interpretagdo
Textos
[Texts] Revisdo portugués e inglés
Amanda Freitas [Portuguese and English
Alexander Cobbinah Proofreading]
Aline Motta Versio Tradugdo e Interpretagdo
Daniel Brito
Gleyce Kelly Heitor Projeto grafico
Juliana de Arruda Sampaio [Graphic Design]
Mayara Carvalho Oga Mendonga e Daniel Brito
Niyi Tokunbo Mon’a-Nzambi
Oga Mendonga Producdo grafica
Rebeca Carapia [Graphic Production]
Stella Tennenbaum Lilia Goes
Tigand Santana
Yeda Pessoa Impressdo
Viviane Sarraf [Printing]
Ipsis
Fotografias
[Photographs]

Adeloyda OjuBaré
Adenor Gondim
Amanda Tropicana
Antonello Veneri
Diogo de Andrade
Edgar Rocha
Helen Salomdo
Juh Almeida

Vistas da exposic¢éo
[Exhibition views]

Ana Melo (p.2,3,4,5,6,7,
8, 9,10, 11, 14, 18, 19, 24, 25,
48, 49, 68, 59, 60, 61, 88,
89, 97,100, 101, 121 e 122)

Felipe Amarelo (p. 16, 17,

22,23, 28, 29, 44, 45, 53,

5k, 65, 62, 63, 6k, 65, 66, 67, 71,
72,74,75,77,78,79, 80, 87, 92, 94,
95,102, 104, 106, 107, 110, 111, 114,
115, 116, 117, 124, 125, 130, 131, 133,
134, 135, 152, 163, 156, 157, 158,
169, 166,167, 168, 169, 170, 171,

183, 184, 185, 188, 189, 190, 191,
194, 195, 236, 237, 268 e 269)

Coordenacdo editorial
[Editorial Coordination]
Claudia Afonso e Otavio
Nazareth

Assisténcia de Coordenagdo
[Coordination Assistance]
Tereza Dantas

245



Todos os esforcos foram feitos para localizar os detentores de
direitos das obras reproduzidas. Corrigiremos prontamente
quaisquer omissoes, caso nos sejam comunicadas.

Qualquer forma de reprodugado, distribui¢do, comunicagdo
plblica ou transformagdo desta obra sé pode ser realizada com

a autorizagdo expressa de seus titulares, salvo excegdo prevista
pela lei. Caso seja necessdrio reproduzir algum trecho desta obra,
seja por meio de fotocodpia, digitalizagdo ou transcri¢do, entrar
em contato com a instituigdo.

O Museu da Lingua Portuguesa e o Museu Vale ndo se
pronunciam, expressa ou implicitamente, a respeito da acuidade
das informagoes contidas neste livro e ndo assume qualquer
responsabilidade legal em caso de erros ou omissoes.

1° edigdo, 2025

Dados Internacionais de Catalogacdo na Publicagao (CIP)
(Camara Brasileira do Livro, SP, Brasil)

Linguas africanas que fazem o Brasil / coordenagao
editorial Otavio Nazareth, Claudia Afonso ;
curadoria Tigana Santana. — Vitéria, ES :

Museu Vale ; Sdo Paulo : Museu da Lingua
Portuguesa, 2025.

Varios colaboradores.
ISBN 978-85-60008-36-0

1. Artes — Exposicoes — Catélogos 2. Cultura
afro-brasileira 3. Lingua portuguesa — Influéncias
africanas — Brasil 4. Museu da Lingua Portuguesa
(Séo Paulo, SP) — Catalogos 5. Museu Vale (Vitéria,
ES) — Catalogo I. Nazareth, Otavio. II. Afonso,
Claudia. ITI. Santana, Tigana.

25-310354.0 CDD-700.74

indices para catdlogo sistematico:
1. Artes : Catalogos de exposigdes 700.74
Eliane de Freitas Leite — Bibliotecaria — CRB 8/8415

Museu Vale
Extramuros

&







