
P
R

O
G

R
A

M
A

 P
Ú

B
LIC

O
P

U
B

LIC
 P

R
O

G
R

A
M

M
E



1

Iniciativa
Initiative

Parceria
Partnership

Patrocínio
Sponsorship

Apoio
Support

Produção
Production

Realização
Execution

Casa Porto das Artes Plásticas
December 04, 2024  
to March 30, 2025

The Ministry of Culture,  
Vale Cultural Institute  
and Vale Museum present

Casa Porto das Artes Plásticas
04 de Dezembro de 2024
a 30 de Março de 2025

Ministério da Cultura, 
Instituto Cultural Vale  
e Museu Vale apresentam

Vitória, ES
2025



2 3

Integrado às diversas ações desenvolvidas pelo Museu Vale em seu 
momento extramuros, o Programa Público reafirma o compromisso 
da instituição com o diálogo e a escuta junto à comunidade. Trata-se 
de um convite a experimentar, aprender, conhecer, ouvir e sentir de 
forma mais profunda aquilo que é apresentado, debatido e criado no 
contexto da exposição.

Para Transitar o Tempo, o Museu Vale promoveu encontros com in-
terlocutores de diferentes áreas do conhecimento, criando espaços 
de troca e reflexão a partir da temática da mostra e da valorização 
da cultura capixaba.

A arte-educadora Tatiana Rosa conduziu uma roda de conversa 
com os artistas Rubiane Maia, Charlene Bicalho, Luciano Feijão e 
Fredone Fone, participantes da exposição. O diálogo propôs refletir 
sobre o papel e a responsabilidade do artista em relação ao seu 
tempo, além da presença da ancestralidade como elemento funda-
mental no processo criativo.

O pesquisador e historiador Marcus Vinícius Sant’Ana convidou o 
público para uma conversa sobre A história da população negra de 
Vitória, abordando desde as sociedades africanas escravizadas, as 
rotas e os polos do sistema escravista no Espírito Santo, até chegar 
ao recorte específico da capital capixaba.

Encerrando a programação, a pesquisadora e arquiteta urbanista 
Gabriela Gaia propôs o Chamamento: Conchas, heranças, cidades e 
legado, em um convite à reflexão sobre quem foram as pessoas que 
construíram as cidades que habitamos e que histórias podem ser
narradas a partir das experiências vividas por esses sujeitos durante 
 o exercício de seu trabalho.

O Programa Público de Transitar o Tempo reverbera e amplia as 
possibilidades de leitura da exposição, promovendo encontros que 
atravessam memória, arte, território e pertencimento, e reforça 
o museu como espaço vivo de formação, diálogo e construção 
coletiva de sentidos.

Instituto Cultural Vale

Integrated to the various actions developed by Vale Museum in its 
extramural moment, the Public Programme reaffirms the institu-
tion’s commitment to dialogue with the community and listening to 
its experiences and perceptions. It is an invitation to experiment, 
learn, become acquainted, listen and feel in a deeper way what is 
presented, debated and created in the context of the exhibition.

For Transiting Time, Vale Museum promoted meeting with in-
terlocutors from several expertise fields, so to create spaces of 
exchange and reflection from the theme of the exhibition and the 
valuing of the culture of Espírito Santo State (‘capixaba culture’).

Art educator Tatiana Rosa led a roundtable discussion with 
artists Rubiane Maia, Charlene Bicalho, Luciano Feijão, and Fredone 
Fone, all participants in the exhibition. The dialogue sought to 
reflect on the role and responsibility of artists in relation to their 
time, as well as the presence of ancestry as a fundamental element 
in the creative process.

Researcher and historian Marcus Vinícius Sant’Ana invited the 
public to a conversation about the history of the black population of 
Vitória, covering topics ranging from enslaved African societies, the 
routes and hubs of the slave system in Espírito Santo, to the specif-
ic case of the state capital.

​Closing the programme, researcher and urban architect Gabriela 
Gaia proposed the Call: shells, inheritances, cities and legacy, invit-
ing reflection on who were the people who built the cities we inhabit 
and what stories can be told based on the experiences lived by
these individuals during the course of their work.

Transiting Time’s Public Programme echoes and expands the 
possibilities for interpreting the exhibition, promoting encounters 
that traverse memory, art, territory and belonging, and reinforces 
the museum as a living space for education, dialogue and
the collective construction of meaning.

Vale Cultural Institute



CONTENTS SUMÁRIO

Não vejo caminho em desrespeitar o tempo  p. 9 
Tatiana Rosa

Visão aos invisíveis  p. 23 
Marcus Vinicius Sant’ana

Chamamento: Uma conversa sobre conchas, heranças, cidades 
e legado  p. 29 
Gabriela Leandro Pereira

Ficha técnica  p. 44

I see no way forward in disrespecting time  p. 8 
Tatiana Rosa

Visibility to the invisible  p. 22 
Marcus Vinicius Sant’ana

Summoning: A conversation about shells, heirlooms, cities and 
legacies between times  p. 28 
Gabriela Leandro Pereira

Credits  p. 44



6 7



8 9

I SEE NO WAY FORWARD 
IN DISRESPECTING 
TIME

Tatiana Rosa ‘Time doesn’t like anything that is done without it,’ I learned. 
I cannot conceive of existence without this teaching. Thinking 
and reacting to the adversities of our existence, with the legacy 
of aesthetic, political and poetic creations in confluence, 
inseparably from the translations of our current situation, sets 
us in motion. Ancestry and conspiracies for the future locate 
the spiral of temporality in which we find ourselves. In this 
interdependent way, what made sense before supports us in 
understanding and reworking our existence today. Always ‘from’. 
Thus, moving through this temporality is fundamental. Especially 
because of what is put into dialogue in this exhibition proposal, 
which is the legacy of artists who came before alongside current 
artists, many ignored by institutions. This is when the questions 
that have been silenced for centuries are asked: after all, ‘who 
were they, where were they and what was produced as art in the 
time of our grandmothers?’ I share questions listed by Walker 
(2021) about artistic production and conspiracies for the future. 
To be firm, we need to take again those perspectives forgotten 
by history for the confabulation of futurity and ancestry. 
Beginning, middle and beginning (Santos, 2023), the interrelation 
of counter-hegemonic and counter-colonial epistemologies 
articulated with knowledge presented from corporeality, 
memory, community, orality, musicality, territoriality, among 
others that determine dynamic and mutual ways of seeing-being 
and thinking about the world. Dialogue between generations 
from the perspective of time is a way to review discourses, 
images and repertoires, to place ourselves in community for the 
collective. Are we comfortable to review the things of the world 
and democratize our thoughts?

NÃO VEJO CAMINHO 
EM DESRESPEITAR O 
TEMPO

Tatiana Rosa “O tempo não gosta de nada que é feito sem ele”, aprendi. 
Não consigo conceber a existência longe desse ensinamento. 
Pensar e reagir frente às adversidades das nossas existências, 
tendo o legado das criações estéticas, políticas e poéticas em 
confluência, indissociavelmente das traduções da nossa conjun-
tura na atualidade, coloca-nos em movimento. A ancestralidade e 
as conspirações para o futuro localizam a espiral de temporalidade 
na qual nos encontramos. Desse modo interdependente, o que 
fez sentido antes nos ampara para compreender e reelaborar a 
nossa existência hoje. Sempre “a partir de”. Assim, transitar essa 
temporalidade é fundamental. Em especial pelo que está posto 
em diálogo nesta proposta expositiva, ou seja, o legado de artistas 
que vieram antes junto a artistas da atualidade, muitos ignorados 
pelas instituições. É quando as perguntas por séculos silenciadas 
são feitas: afinal, “quem eram, onde estavam e o que era pro-
duzido como arte no tempo das nossas avós?”. Divido questões 
elencadas por Walker (2021) sobre a produção artística e as cons-
pirações para o futuro. Para estarmos firmes, é preciso retomar es-
sas perspectivas esquecidas pela história para a confabulação de 
futuridade e de ancestralidade. Começo, meio e começo (Santos, 
2023), a inter-relação de epistemologias contra-hegemônicas e 
contracoloniais articuladas aos saberes apresentados a partir da 
corporeidade, da memória, da comunidade, da oralidade, da musi-
calidade, da territorialidade, entre outros que determinam modos 
dinâmicos e mútuos de ver-ser e pensar o mundo. O diálogo entre 
gerações sob a perspectiva do tempo está como um caminho para 
rever discursos, imagens e repertórios, para nos colocarmos em 
comunidade para a coletividade. Estamos confortáveis para rever 
as coisas do mundo e democratizar os nossos pensamentos?



10 11

WHAT IS THE ARTIST’S 
RESPONSIBILITY FOR 
HIS/HER TIME?
On February 8, 2025, in the outdoor area of Casa Porto das Artes 
Plásticas art gallery, we stood among reflections on responsibility 
in art and creative processes. This meeting was based on aesthetic, 
political, poetic and also ethical dialogues – based on raciality. It is 
the place from which I articulate my research in education, based 
on artistic practices in black protagonism.

Questions such as the one that titles this part of the text: ‘What 
is the artist’s responsibility for his/her time? What are the expec-
tations for the future? And if ancestry is present in this process?’ 
I believe that these are still not enough, but I consider them as part 
of the process.

Thus, in a movement to seek more questions than answers to 
help understand today and to confabulate the possibilities of the 
future, I proposed to meet with four artists from the collective, 
Charlene Bicalho, Fredone Fone, Luciano Feijão and Rubiane Maia, 
to think together and problematize these reflections in a spiral way. 
As a starting point, we had the respective works and the stories of 
these artists.

Tentativas de [rè] invenção de criadas emudecidas (Attempts at the 
[re] invention of silenced maids) (2019) is a photographic work that is 
part of the series Seu silêncio não afogará minha existência onde quer 
que eu esteja! (Your silence will not drown out my existence wherever 
I am!) (2019), in which Bicalho

‘performs the action of climbing onto a piece of furniture 
called, in Brazil, a “bedside table”’ and, according to 
the artist herself, in a text sent to the education team 
for research, she ‘positions herself facing forward and 
in profile with her tongue out, in front of one of the side 
doors of the theatre’. Charlene Bicalho

This took place at Carlos Gomes Theatre, a space of historical, 
artistic and cultural importance for the state of Espírito Santo. 
Her work can address memory as well as the violence perpetuated 
by the use of terms that do not correspond to reality, even if 
adverse, but also in the process of reworking narratives and 
subalternizing practices.

QUAL A RESPONSABILIDADE 
DO ARTISTA SOBRE O SEU 
TEMPO?
No dia 8 de fevereiro de 2025, na área externa da Casa Porto das 
Artes Plásticas, estivemos entre as reflexões sobre responsabili-
dade na arte e processos de criação. Esse encontro foi proposto 
a partir de interlocuções estéticas, políticas, poéticas e também 
éticas – a partir da racialidade. Lugar de onde articulo a minha 
pesquisa em educação, a partir das práticas artísticas com 
protagonismo negro. 

Questões como a que intitula esta etapa do texto: “Qual a res-
ponsabilidade do artista sobre o seu tempo? Quais são as expecta-
tivas com a futuridade? E se a ancestralidade fizer presente nesse 
processo?”. Acredito que elas ainda não bastem, mas as tomo como 
parte do processo.

Assim, com o movimento de busca por mais perguntas do que 
respostas para ajudar a compreender o hoje e confabular as possibi-
lidades de futuridade, me propus ao encontro com quatro artistas da 
coletiva, Charlene Bicalho, Fredone Fone, Luciano Feijão e Rubiane 
Maia, para pensar junto e problematizar essas reflexões de modo 
espiralar. Como ponto de partida, tivemos as respectivas obras e os 
relatos dessas e desses artistas.

Tentativas de [rè] invenção de criadas emudecidas (2019) é uma 
obra fotográfica que compõe a série Seu silêncio não afogará minha 
existência onde quer que eu esteja! (2019), na qual Bicalho 

“faz a ação de subir em um móvel chamado, no Brasil, 
de ‘criado-mudo’” e, segundo a própria artista, em texto 
encaminhado para a pesquisa da equipe de educação, 
ela se “posiciona de frente e de perfil com língua para 
fora, em frente a uma das portas laterais do teatro”.  
Charlene Bicalho

Isso acontece no Teatro Carlos Gomes, espaço de importância his-
tórica, artística e cultural para o estado do Espírito Santo. Sua obra pode 
se direcionar à memória como também às violências perpetuadas por 
usos de termos que não condizem com a realidade, ainda que adversa, 
mas também em processo de reelaboração de narrativas e práticas 
subalternizantes.

A obra Efeito criador (2024), de Fredone Fone, foi nomeada a 



12 13

The piece Efeito Criador (Creator Effect) (2024), by Fredone 
Fone, was named after the composition of the same name from the 
album Perigo Iminente (2017), by the Espírito Santo group Suspeitos 
na Mira. The artist’s installation is composed of the colors red, 
white, and black. It was created with objects collected from waste 
disposal sites and landfills in different regions of the municipality of 
Serra-ES, where the artist has lived since he was one year old.

‘How can we create, play, and make music in a reality 
where violence and neglect are as prevalent as the 
community and the collective?’ ‘My foundation is to 
experiment with other ways of making art, in the hip-hop 
movement and in the knowledge transmitted through it.’ 
Fredone Fone

The artist Luciano Feijão presents to the collective a new 
exhibition version of his research-work Antianatomia (Black anti-
anatomy) (2016), a process that began in 2016, with a creative 
journey still ongoing. In the collective, the artist presents a silkscreen 
version, different from the drawing exhibitions he usually holds. The 
same body has the front and back parts joined by the head.

‘This idea of ​​community and the sense of responsibility 
are inseparable, since this is a research project 
dedicated to raciality.’Luciano Feijão

And Rubiane Maia presents us with the work Speirein (2021). 
The artist states that the term 

‘is an ancient Greek word that was used during the 
first translations of the Bible into Hebrew. It was 
chosen to refer to the dispersion of the Jewish 
people throughout the world after the captivity in 
Babylon. From this perspective, some researchers 
claim that Speirein was the word that gave rise to the 
term diaspora, as it was a fundamental reference 
to explain the processes of traumatic migrations.’ 
Rubiane Maia 

The artist says that, to her, ‘Speirein is a mourning ritual!’ And 
‘feet are a great marker of travel experiences.’ She also states that 
‘the artist’s responsibility is to be a great questioner of the world 
and of themselves’, considering that ‘time incites us to ask different 
questions – and answers’.

partir da composição homônima do álbum Perigo Iminente (2017), 
do grupo capixaba Suspeitos na Mira. A instalação do artista tem sua 
composição elaborada a partir das cores vermelho, branco e preto. 
Foi realizada com objetos coletados de espaços de descarte e lixões 
em diferentes regiões do município de Serra-ES, onde o artista vive 
desde seu primeiro ano de vida. 

“Como criar, brincar, fazer música em uma realidade na 
qual a violência, o descaso são tão preponderantes quan-
to a comunidade, a coletividade?” “Meu fundamento é 
experimentar outros modos de fazer arte, no movimento 
hip hop e nos conhecimentos transmitidos através dele.” 
Fredone Fone

O artista Luciano Feijão apresenta para a coletiva uma nova 
versão expográfica para a sua pesquisa-obra Antianatomia negra 
(2016), processo iniciado em 2016, com um percurso de criação 
ainda em andamento. Na coletiva, o artista apresenta uma versão 
em serigrafia, diferente das exposições em desenho que costuma 
realizar. O mesmo corpo tem as partes frontal e posterior unidas 
pela cabeça. 

“São indissociáveis essa ideia de comunidade e o senso de 
responsabilidade, uma vez que se trata de uma pesquisa 
dedicada à racialidade.” Luciano Feijão

E Rubiane Maia nos apresenta a obra Speirein (2021). A artista situa 
que o termo 

“é uma antiga palavra grega que foi usada durante as pri-
meiras traduções da Bíblia para o hebraico. Foi escolhido 
para se referir à dispersão do povo judeu pelo mundo após 
o cativeiro na Babilônia. Nessa perspectiva, alguns pesqui-
sadores afirmam que Speirein foi a palavra que deu origem 
ao termo diáspora, pois foi uma referência fundamental 
para explicar os processos de migrações traumáticas.” 
Rubiane Maia

Para a artista, a obra “Speirein é um ritual de luto!”. E “os pés são 
um grande demarcador das experiências de deslocamento”. Afirma, 
ainda, que “a responsabilidade do artista é ser um grande questio-
nador do mundo e de si mesmo”, considerando que “o tempo nos 
incita a questões – e a respostas –  diferentes”. 

A instalação composta por uma fotografia – acervo da família 



14 15

The installation, composed of a photograph – from the 
family collection of Dona Antônia (1910-2013) – and undated 
ceramics, placed in dialogue with the work of Rubiane Maia 
just below the skylight, a special place in the exhibition 
space, made me revisit the work In Search of Our Mothers’ 
Gardens – Womanist Prose (2021), by Alice Walker. Especially 
through the question that the author asks about ‘what was 
done as art in our grandmothers’ time?’, the narrative image 
composed there – as a thesis and antithesis between the 
two – demanded and announced and, at the same time, 
demanded reflection.

WHERE ARE THESE ARTISTS? 
WHERE ARE THEIR WORKS?
The invisibility of black artists from Espírito Santo led me to 
discover Dona Antônia at the then National Center for Folklore and 
Popular Culture, an institution located in the Catete neighborhood, 
in the central region of the city of Rio de Janeiro-RJ. Would this be 
the only possible place to attribute her?

The temporal transition between the works of Dona Antônia 
and the work of Rubiane Maia directed me to the responsibility 
for memory, also present in the work of Charlene Bicalho, in 
the corporeality present in Luciano Feijão’s research and in the 
territoriality of Fredone Fone. That is why this meeting took 
place, on the meeting pathway (Passos, 2014), as well as a Ku 
Sanga (Rosa, 2024) for the production of knowledge.

The landmarks, concepts, guidelines or civilizing values ​​of 
Afro-Brazilians (Trindade, 2009) are practiced in an interdependent 
manner. They correspond, here, to what I believe to be predominant 
in the artistic practices of the artists involved here. They were 
articulated by different intellectuals of yesterday and today and 
perpetuated by Azoilda Loretto da Trindade, through the then 
program A cor da cultura, a training initiative of the Secretariat for 
the Promotion of Racial Equality (SEPPIR), an agency linked to the 
Ministry of Education (MEC).

Thus, the memory preponderated by Charlene, the corporeality 
preponderated by Luciano Feijão and Rubiane Maia, as well as 
the territoriality and community preponderated by Fredone Fone 
are articulated with the different dimensions of responsibility in 
art, practiced by artists who demarcate raciality in their research 
processes in an intrinsic way.

de Dona Antônia (1910-2013) – e cerâmica, sem data, posta em 
diálogo com a obra de Rubiane Maia logo abaixo da claraboia, 
um lugar especial do espaço expositivo, me fez retomar a obra 
Em busca dos jardins de nossas mães – prosa mulherista (2021), de 
Alice Walker. Especialmente através do questionamento que a 
autora faz a respeito do “que era feito como arte no tempo das 
nossas avós?”, a imagemnarrativa ali composta – como uma tese e 
antítese entre as duas – cobrava e anunciava e, ao mesmo tempo, 
demandava uma reflexão.

ONDE ESTÃO ESSAS 
ARTISTAS? ONDE ESTÃO 
SUAS OBRAS?
A invisibilidade de artistas negros capixabas me fez descobrir Dona 
Antônia no então Centro Nacional de Folclore e Cultura Popular, 
instituição localizada no bairro Catete, região central da cidade do 
Rio de Janeiro-RJ. Seria o único lugar possível a ser atribuído a ela? 

O trânsito temporal entre as obras de Dona Antônia e o trabalho 
de Rubiane Maia me direcionou para a responsabilidade para com a 
memória, também presente na obra de Charlene Bicalho, na corpo-
reidade presente na pesquisa de Luciano Feijão e na territorialidade 
de Fredone Fone. Por isso esse encontro, sobre o caminho encontro 
(Passos, 2014), assim como uma Ku Sanga (Rosa, 2024) para a produ-
ção de conhecimento.

Os marcos, conceitos, diretrizes ou valores civilizatórios afro-bra-
sileiros (Trindade, 2009) são praticados de modo interdependente. 
Correspondem, aqui, ao que acredito ser predominante nas práticas 
artísticas das e dos artistas aqui envolvidos. Foram articulados por 
diferentes intelectuais de ontem e de hoje e perpetuados por Azoilda 
Loretto da Trindade, através do então programa A cor da cultura, uma 
iniciativa de formação da Secretaria de Promoção da Igualdade Racial 
(SEPPIR), órgão vinculado ao Ministério da Educação (MEC). 

Assim, a memória preponderada por Charlene, a corporeidade 
preponderada por Luciano Feijão e por Rubiane Maia, assim como a 
territorialidade e a comunidade preponderadas por Fredone Fone se 
articulam com as diferentes dimensões da responsabilidade na arte, 
praticada por artistas que demarcam a racialidade nos seus proces-
sos de pesquisa de modo intrínseco.  

Nas práticas artísticas, foi experienciada a escrevivência – para 
além da literatura – da escritora e pesquisadora Conceição Evaristo. 



16 17

In artistic practices, the writing experience – beyond literature – 
of the writer and researcher Conceição Evaristo was experienced. 
The author argues that writing seeks to blur the image of subordi-
nation in which black people are denied the fundamental right to 
speak (Evaristo, 2020), and even more so the right to write, among 
other artistic languages. For bell hooks,

‘the power of this speech is not simply to enable 
resistance to white supremacy, but also to forge a 
space for alternative cultural production and alternative 
epistemologies.’ hooks (2013, p. 228).

The way the audience participating on that Saturday morning was 
affected, the celebration of the meeting between such particular 
research processes, but which are also, to the same extent, so 
mobilizing, were ready to be shared, whether in speech or in 
listening, and mark a rewriting in bodies, territories and memories in 
the collective, for the future for which we seek to take responsibility.

‘Are we – the artists – able to take on this responsibility?’, 
Rubiane Maia asked us. I believe that responsibility in art and in the 
coming together – about time, the body, the territory – is there to 
make us think and give meaning to our time.

References

ALVES, Nilda. Sobre as redes educativas que formamos e que nos 
formam. In: ALVES, Nilda. Práticas pedagógicas em imagens e 
narrativas: memórias de processos didáticos e curriculares 
para pensar as escolas hoje. São Paulo: Cortez, 2019. 

EVARISTO, Conceição. Escrevivências da afro-brasilidade: histó-
ria e memória. In: REVISTA RELEITURA – ISSN1980-3354, Belo 
Horizonte, Fundação Municipal de Cultura, novembro, nº 23, 
2008, p. 1-17. Disponível em: <https://prefeitura.pbh.gov.br/
sites/default/files/estrutura-de-governo/fundacao-mu-
nicipal-de-cultura/2021/revista_releitura_v23.pdf>. Acesso 
em: 10 jan. 2024. 

EVARISTO, Conceição. A escrevivência e seus subtextos. In: 
DUARTE, Constância Lima; NUNES, Isabella Rosado (orgs.). 
Escrevivência: a escrita de nós: reflexões sobre a obra de 
Conceição Evaristo. 1. ed. Rio de Janeiro: MINA Comunicação e 
Arte, 2020.

A autora defende que a escrevivência quer borrar a imagem da subal-
ternização na qual é negado à pessoa negra o direito fundamental da 
fala (Evaristo, 2020), e ainda mais o da escrita, entre outras lingua-
gens artísticas. Para bell hooks, 

“o poder dessa fala não é simplesmente o de possibilitar a 
resistência à supremacia branca, mas também o de forjar 
um espaço para a produção cultural alternativa e para 
epistemologias alternativas.” hooks (2013, p. 228).

A afetação do público participante naquela manhã de sábado, a 
celebração do encontro entre processos de pesquisa tão particulares, 
mas que também, na mesma medida, são tão mobilizadores, estavam/
foram dispostas para partilha, seja na fala, seja na escuta, e balizam 
uma reescrita em corpos, territórios e memórias na coletividade, para a 
futuridade pela qual buscamos nos responsabilizar. 

“Será que damos conta – as artistas – de assumir essa responsabi-
lidade?”, como nos questionou Rubiane Maia. Acredito que a respon-
sabilidade na arte e no encontro – sobre o tempo, o corpo, o território 
– esteja aí para nos fazer pensar e dar sentido ao nosso tempo. 

Referências

ALVES, Nilda. Sobre as redes educativas que formamos e que nos 
formam. In: ALVES, Nilda. Práticas pedagógicas em imagens e 
narrativas: memórias de processos didáticos e curriculares 
para pensar as escolas hoje. São Paulo: Cortez, 2019. 

EVARISTO, Conceição. Escrevivências da afro-brasilidade: histó-
ria e memória. In: REVISTA RELEITURA – ISSN1980-3354, Belo 
Horizonte, Fundação Municipal de Cultura, novembro, nº 23, 2008, 
p. 1-17. Disponível em: <https://prefeitura.pbh.gov.br/sites/default/
files/estrutura-de-governo/fundacao-municipal-de-cultura/2021/
revista_releitura_v23.pdf>. Acesso em: 10 jan. 2024. 

EVARISTO, Conceição. A escrevivência e seus subtextos. In: 
DUARTE, Constância Lima; NUNES, Isabella Rosado (orgs.). 
Escrevivência: a escrita de nós: reflexões sobre a obra de 
Conceição Evaristo. 1. ed. Rio de Janeiro: MINA Comunicação e 
Arte, 2020.

HOOKS, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática 
da liberdade. São Paulo: Martins Fontes, 2013.



18 19

HOOKS, bell. Teaching to Transgress: Education as the Practice 
of Freedom. New York: Routledge, 1994.

MAIA, Rubiane. Speirein. Disponível em: https://www.rubianemaia.
com/speirein. Acesso em: 3 jan. 2025. 

PASSOS, Mailsa Carla Pinto. Encontros cotidianos e a pesquisa em 
Educação: relações raciais, experiência dialógica e processos de 
identificação. In: Educar em Revista. Curitiba: Editora UFPR, n. 51, 
jan./mar. 2014, p. 227-242. Disponível em: https://revistas.ufpr.br/
educar/article/view/33398/22082. Acesso em: 10 jan. 2024.  

ROSA, Tatiana. Ku sanga de contas contadas: práticas de ensino 
da arte para as relações étnico-raciais. Vitória: Pedregulho, 2024.

TRINDADE, Azoilda Loretto da. Valores civilizatórios afro-brasileiros 
e educação infantil: uma contribuição afro-brasileira. In: TRINDADE, 
Azoilda Loretto da; BRANDÃO, Ana Paula (org). Modos de brin-
car: caderno de atividades, saberes e fazeres. Rio de Janeiro: 
Fundação Roberto Marinho, 2010. 

SANTOS, A. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu Editora, 2023.

WALKER, Alice. In Search of Our Mothers’ Gardens: Womanist 
Prose. New York: Harcourt Brace Jovanovich, 1983.

MAIA, Rubiane. Speirein. Disponível em: https://www.rubianemaia.
com/speirein. Acesso em: 3 jan. 2025. 

PASSOS, Mailsa Carla Pinto. Encontros cotidianos e a pesquisa em 
Educação: relações raciais, experiência dialógica e processos de 
identificação. In: Educar em Revista. Curitiba: Editora UFPR, n. 51, 
jan./mar. 2014, p. 227-242. Disponível em: https://revistas.ufpr.br/
educar/article/view/33398/22082. Acesso em: 10 jan. 2024.  

ROSA, Tatiana. Ku sanga de contas contadas: práticas de ensino 
da arte para as relações étnico-raciais. Vitória: Pedregulho, 2024.

TRINDADE, Azoilda Loretto da. Valores civilizatórios afro-brasileiros 
e educação infantil: uma contribuição afro-brasileira. In: TRINDADE, 
Azoilda Loretto da; BRANDÃO, Ana Paula (org). Modos de brin-
car: caderno de atividades, saberes e fazeres. Rio de Janeiro: 
Fundação Roberto Marinho, 2010. 

SANTOS, A. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu Editora, 2023.

WALKER, Alice. Em busca dos jardins das nossas mães: prosa 
mulherista. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2021.





22 23

VISIBILITY TO THE 
INVISIBLE

Marcus Vinicius 
Sant’Ana

History, in addition to its obvious functions, acts as a validating 
element and as a means of creating identity bonds. In the context 
that concerns us, elements of popular culture, such potential 
resonates powerfully.

Let me explain. Practically all elements of Brazilian popular 
culture have African roots, carrying with them precepts, values ​​and 
principles created and developed long before the diaspora.

To the same extent that such values ​​were vital to the existence 
and perpetuation of a people’s practices, they were also the main 
target of those who sought to maintain a slave-owning and racially 
unequal society.

Destroying them was a strategy of dehumanization and 
imposition of subordination; reproducing them was a strategy of 
survival and belonging to the world.

In this confrontation, in which the weakest part is obvious, 
the survival of traditional manifestations came about through 
oral teachings. In a chain of teachings, the elders reproduced for 
their community what they had learned from their ancestors and 
thus, successively, from generation to generation, they formed a 
community structure in which the elders occupied a place of high 
hierarchy, and history was configured as an important agent for 
affirming a humanised past, and a strong resource for the survival of 
persecuted cultures. 

It is likely that you are wondering why I am discussing this 
historiographically. Let me explain.

When we look at the scenario in Espírito Santo, what we find is 
a historical trajectory of constant erasure of the origins, practices 
and contributions of the black population in the formation of local 
identity. Strategically, a narrative has been constructed saying that 

VISÃO AOS INVISÍVEIS

Marcus Vinicius 
Sant’Ana

A história, para além das funções óbvias, atua como um elemento 
validador e de criação de laços identitários. No recorte que nos 
interessa, elementos de uma cultura popular, tais potencialidades 
reverberam de forma pujante. 

Explico. Praticamente todos os elementos da cultura popular bra-
sileira têm raízes africanas, carregando consigo preceitos, valores e 
princípios criados e desenvolvidos muito antes da diáspora. 

Na mesma medida que tais valores eram vitais para a existência 
e perpetuação de práticas de um povo, também eram alvo principal 
daqueles que visavam à manutenção de uma sociedade escravista e 
racialmente desigual. 

Destruí-los era estratégia de desumanização e imposição da 
subalternidade; reproduzi-los era estratégia de sobrevivência e 
pertencimento ao mundo.

Neste embate, em que é óbvio qual era o lado mais fragilizado, a 
sobrevivência das manifestações tradicionais se deu através de en-
sinamentos orais. Em uma cadeia de ensinamentos, os mais velhos 
reproduziam para sua comunidade aquilo que aprenderam de seus 
antepassados e, assim, sucessivamente, de geração para geração, 
formaram uma estrutura comunitária em que os mais velhos ocupa-
vam um local de alta hierarquia, e a história configurava-se como um 
importante agente de afirmação de um passado humanizado, e forte 
recurso à sobrevivência de culturas perseguidas. 

É provável que esteja rondando sua mente a dúvida de por que 
discorrer sobre tal discussão com cunho historiográfico. Também 
explico. 

Quando nos debruçamos sobre o cenário capixaba, o que en-
contramos é uma trajetória histórica de constante apagamento das 
origens, práticas e contribuições da população negra na formação 



24 25

the current state was formed by white colonisers, who fought their 
way through the dense and wild forests of the Atlantic Rainforest. 
This narrative has contributed to a trajectory of constant denial of 
black and popular manifestations ‘as art’ and, consequently, denial 
of artistic and cultural spaces.

Let’s do an immersive exercise. Imagine going back in time, not 
too far, to the second half of the 19th century, and telling a Peroá 
member of the Brotherhood of the Rosary of the Blacks that a black 
block, identical to the Banda Rosariense, had entered the city’s art 
halls as an object of exhibition! Imagine going up to Fonte Grande 
in the 1930s and telling the first black woman you meet that two 
black researchers like her are signing beautiful texts as part of the 
exhibition! Imagine the response. The reception. I’m sure it would be 
one of total amazement and disbelief.

That is why participating through history in Transiting Time has 
given me feelings and certainties that will echo for the rest of my 
existence. The existence of an exhibition in which popular and black 
art emerges as the protagonist is like exposing the victory of those 
aforementioned ancestors. To witness, on a weekday morning, more 
than ninety people sign in for a lecture on the history of the city’s 
black territories [as part of the exhibition programme] is to attest to 
the functionality of history as an agent for interpreting the present 
and creating identity ties. In the same way I began this prose, the 
certainty I was given is that, as in the past, we live in a reality in which 
history joins batuques, the swaying of bodies, sculptures, paintings, 
in short, art to form the most powerful trench in the struggle for the 
existence of our people.

identitária local. Estrategicamente, construiu-se uma narrativa de 
que o estado atual foi formado por braços brancos colonizadores, 
que desbravaram, com muita luta, as densas e selvagens florestas 
da Mata Atlântica. Tal narrativa contribuiu para uma trajetória de 
constante negação às manifestações negras e populares do “ser 
arte” e, consequentemente, negação de espaços artísticos e 
culturais. 

Façamos um exercício imersivo. Imaginem voltar no tempo, não 
muito longe, à segunda metade do século XIX, e dizer para um mem-
bro Peroá da Irmandade do Rosário dos Pretos que um bloco negro, 
idêntico à Banda Rosariense, adentrou os salões de arte da cidade 
como objeto de exposição! Imaginem subir a Fonte Grande, lá pelos 
anos de 1930, e dizer para a primeira mulher negra que encontrar 
que duas pesquisadoras negras como ela assinam belos textos 
como parte da exposição! Imaginem a resposta. A recebimento. 
Tenho a plena certeza de que seria de total espanto e descrédito. 

É por isso que participar, através da história, da Transitar o Tempo 
me trouxe sentimentos e certezas que ecoarão pelo resto de minha 
existência.

Existir uma exposição em que a arte popular e negra emerge 
como protagonista é como expor a vitória daqueles antepassados 
citados anteriormente. 

Presenciar, em um dia de semana, pela manhã, a marca de mais 
de noventa inscritos para uma palestra que tratou sobre a história 
dos territórios negros da cidade [como parte do programa da 
exposição] é atestar a funcionalidade da história como agente de 
interpretação do presente e criação de laços identitários.

Como comecei esta prosa, a certeza que me foi dada é a de que, 
como no passado, vivemos em uma realidade em que a história 
junta-se aos batuques, ao balançar de corpos, às esculturas, às 
pinturas, enfim, à arte para formar a mais potente trincheira na luta 
pela existência da nossa gente. 





28 29

SUMMONING:  
A CONVERSATION ABOUT 
SHELLS, HEIRLOOMS, 
CITIES AND LEGACIES 
BETWEEN TIMES
Gabriela Leandro 
Pereira

Over the years, I have dedicated myself to thinking about the city 
as a territory of memories, disputes and legacies. My career as an 
architect, urban planner and researcher has led me to question how 
the stories of cities are told, especially when it comes to the black 
presence and the colonial legacies that have moulded our urban 
landscapes. In this essay, I propose a reflection on how architecture 
and urbanism can be understood as narratives of the material history 
of races (Cheng, 2010), and how the African diaspora invites us to 
think about new ways of inhabiting and narrating the world from a 
familiar and affectionate place.

THE CITY AS NARRATIVE
When we look at a city, what do we see? Streets, buildings, squares, 
parks. But behind this materiality, there are stories that are often 
invisibilised or erased. The city is a palimpsest, a text that has been 
written and rewritten over time, but not all the layers are equally visi-
ble. Inspired by a question posed by geographer Katherine Mckittrick 
(2021) about ‘how do we come to know the things we know?’, this 
essay responds to this provocation and sets out to think not only 
about new themes related to the city’s architectures and territories, 
but also takes on the challenge of re-examining the stories, places 
and themes we already know while subjecting them to new sieves. 
How do we know the city’s stories? From what sources, from what 
information?

 

CHAMAMENTO: UMA 
CONVERSA SOBRE 
CONCHAS, HERANÇAS, 
CIDADES E LEGADOS

Gabriela Leandro 
Pereira

Ao longo dos anos, tenho me dedicado a pensar a cidade como um 
território de memórias, disputas e legados. Minha trajetória como 
arquiteta, urbanista e pesquisadora me levou a questionar como as 
histórias das cidades são contadas, especialmente quando se trata 
da presença negra e das heranças coloniais que moldaram nossas 
paisagens urbanas. Neste ensaio, proponho uma reflexão sobre 
como a arquitetura e o urbanismo podem ser entendidos como 
narrativas da história material das raças (Cheng, 2010), e como a 
diáspora africana nos convida a pensar em novas formas de habitar 
e narrar o mundo a partir de um lugar familiar e afetuoso.

A CIDADE COMO 
NARRATIVA
Quando olhamos para uma cidade, o que vemos? Ruas, edifícios, 
praças, parques. Mas, por trás dessa materialidade, há histórias 
que muitas vezes são invisibilizadas ou apagadas. A cidade é um 
palimpsesto, um texto que foi escrito e reescrito ao longo do tem-
po, mas nem todas as camadas são igualmente visíveis. Inspirado 
por um questionamento feito pela geógrafa Katherine Mckittrick 
(2021) sobre “como chegamos a saber as coisas que a gente 
sabe?”, este ensaio reage a essa provocação e se põe a pensar não 
apenas em novos temas relacionados a arquiteturas e territórios 
da cidade, mas aceita o desafio de re-olhar as histórias, os lugares 
e os temas já conhecidos e submetê-los a outros crivos. Como a 
gente conhece as histórias da cidade? A partir de que fontes, de 
que informações?



30 31



32 33

EXISTENTIAL HERITAGE AND 
FAMILY MEMORY
Beatriz Nascimento (2018), a Brazilian historian, coined the term 
‘existential heritage’ to refer to the importance of black history 
in Brazil being told by one’s own descendants. Beyond a personal 
quest, this call from the historian paves the way for narratives 
about the city and architecture to be collectively expanded and re-
elaborated, informed by care and affection.

The paths I followed, in response to this call, took me to Santa 
Leopoldina in the mountains of Espírito Santo, where my mable-
working grandfather, João Carlos Pereira, was born in 1921. For some 
time I tried to organise an impossible return map to the other side of 
the Atlantic, guided by the precious discovery of an Angolan great-
great-grandfather he recalled. Anyone born in Espírito Santo is used 
to hearing from their mates about Italian or German grandparents 
and great-grandparents, about how they discovered relatives on 
the other continent, the endless generations of their lineages, 
the names of the ships that brought them to Brazil, where they 
prospered, overcoming poverty by working the land.

But if you’re a person of Afro-Indian descent, this trail is much 
more blurred, with almost insurmountable interruptions. That’s why 
the trail of an Angolan great-great-grandfather gave me hope that I 
could go further, that I could dream of something that existed before 
the crossing, before the violence of enslavement. Of finally ‘winning’ 
this Atlantic and being able to claim, like my friends of European 
descent, places of origin and long-lasting lineages, even with the 
echoes of Dionne Brand (2022) in my head telling me all the time: 
‘Living in the black diaspora is like living in a fiction’.

It was my grandfather who helped me change direction and free 
myself from the spiral of impossibilities into which the search for 
precision was leading me. As I tried to discover something of this 
distant, overseas past, he wisely sidestepped my questions and 
threw his own desires for knowledge into the wheel. So he told me 
about a Portuguese marble maker’s shop near Costa Pereira Square, 
where he worked and learnt by observing the techniques of the trade 
he would ply throughout his life. He also told me about the cinemas 
and banks in the city centre that he helped build by laying the marble 
and granite slabs that covered the buildings. He told me about 
the time he lived in Rio de Janeiro, where he perfected his craft. 
And about Marmoraria Brasil, located on Avenida Vitória, which he 
opened with two other partners in 1953. It was my grandfather who, 
at  the age of 97, pulled me to the ground and made me see what 

HERANÇA EXISTENCIAL E 
MEMÓRIA FAMILIAR
Beatriz Nascimento (2018), historiadora brasileira, cunhou o termo 
“herança existencial” para se referir à importância de a história negra 
no Brasil ser contada pelos próprios descendentes. Para além de uma 
busca pessoal, esse apelo da historiadora pavimenta um caminho no 
qual narrativas sobre a cidade e a arquitetura podem ser coletivamen-
te ampliadas e reelaboradas, informadas pelo cuidado e pelo afeto.

As pistas que segui, atendendo a esse apelo, me levaram até 
Santa Leopoldina, região serrana do Espírito Santo, onde nasceu 
meu avô marmorista, João Carlos Pereira, em 1921. Por algum tempo 
tentei organizar um mapa de retorno impossível para o outro lado do 
Atlântico, guiada pela descoberta preciosa de um tataravô angolano 
rememorado por ele. Quem nasce no Espírito Santo está acostu-
mado a ouvir de colegas sobre avós e bisavós italianos ou alemães, 
sobre como descobriram parentes no outro continente, as infinitas 
gerações de suas linhagens, os nomes dos navios que os trouxeram 
até o Brasil, onde prosperaram, vencendo a pobreza através do 
trabalho com a terra. 

Mas, se você é uma pessoa de ascendência afro-indígena, essa 
trilha se mostra bem mais turva e com interrupções quase intranspo-
níveis. Por isso, a pista de um tataravô angolano me trouxe esperança 
de poder ir mais longe, de sonhar com algo que existiu antes da 
travessia, antes da violência da escravização. De finalmente “vencer” 
esse Atlântico e poder reivindicar, como meus colegas descendentes 
de europeus, lugares de origens e linhagens longevas, mesmo com 
os ecos de Dionne Brand (2022) na cabeça me dizendo a todo mo-
mento: “Viver na diáspora negra é como viver em uma ficção”.

Foi meu avô que me ajudou a mudar de direção e a me libertar 
dessa espiral de impossibilidades na qual a busca por precisão 
estava me conduzindo. Na medida em que eu tentava descobrir 
algo desse passado distante, além-mar, ele sabiamente contornava 
minhas perguntas e lançava seus próprios desejos de sabença na 
roda. Assim, me contou da marmoraria de um português, localiza-
da próximo à Praça Costa Pereira, onde ele trabalhou e aprendeu 
observando as técnicas desse ofício que desempenharia por toda 
sua vida. Contou também sobre os cinemas e bancos do centro da 
cidade que ajudou a construir assentando as placas de mármore e 
granito que revestiam os edifícios. Contou-me da temporada que 
morou no Rio de Janeiro, quando se aperfeiçoou no ofício. E da 
Marmoraria Brasil, localizada na Avenida Vitória, que abriu com mais 



34 35

was right in front of me: he showed me that nothing can be built in 
these streets and avenues without the hands of a great-grandfather, 
a grandfather, a father, an uncle who lives in the memory of some 
black family in this city. Although the past in Africa continues to be 
a place of desire, or rather of fiction, as Tatiana Carvalho Costa puts 
it so simply in her film Minha África Imaginária (My Imaginary Africa) 
(2024), I put aside this movement for a while to pay attention to what 
was being handed to me.

This gesture made me look at my other grandfather, Gumercindo 
Ruge da Silva, who became a digger after migrating from Penha do 
Capim, Minas Gerais, to the capital city of Vitória. In the capital, Vô 
Dedé (Grandpa Dedé), as we called him, worked extracting stones 
from quarries, which would later be cut into smaller pieces to build 
pavements, retaining walls, foundations and staircases. It was in 
working with stone that my two grandfathers found a way to earn a 
living in the city. They both played an active role in the construction 
of Vitória, but their stories and those of their colleagues are not 
featured in the books.

ARCHITECTURE AS THE 
MATERIAL HISTORY OF 
RACES
In a very original way, researcher Anne Cheng (2010), when investi-
gating the relationship between modernism and racial ideologies, 
points out that, since the Enlightenment, the idea of race has occu-
pied a central place in aesthetic thought and, especially in the 20th 
century, is presented as a visual, corporeal and, I daresay, epidermal 
phenomenon. The ‘skin’, a term used to refer to the surfaces and 
casings of modern buildings, takes on even greater centrality in the 
conception of architectural design. According to her, the obsession 
with playing with transparency is closely related to the disturbing 
relationship that modern man has developed with ideas of race. In 
this respect, she says that the history of architecture also carries the 
material history of races.

Looking at Brazil, it is important to emphasise that, from the mid-
19th century onwards, we find here the circulation of ideas related to 
racial ideologies, subdivided into various currents of thought, such 
as social Darwinism, eugenics, racial degeneracy, among others. 
These theories argued that the different races also possessed 
different capacities and attributes, resulting in hierarchies with 

dois sócios em 1953. Foi meu avô que, do alto de seus 97 anos, me 
puxou para o chão e me fez ver o que estava bem na minha frente: 
me mostrou que não há nada que se erga nestas ruas e avenidas 
sem o empenho das mãos de um bisavô, um avô, um pai, um tio que 
habita a memória de alguma família negra desta cidade. Ainda que o 
passado em África continue a ser um lugar de desejo, ou melhor, de 
ficção, como constrói com toda singeleza Tatiana Carvalho Costa em 
seu filme Minha África Imaginária (2024), suspendi esse movimento 
por um tempo para atentar ao que me estava sendo entregue. 

Esse gesto me fez olhar para meu outro avô, Gumercindo Ruge 
da Silva, que se tornou cavouqueiro após migrar de Penha do Capim, 
Minas Gerais, para a capital Vitória. Na capital, Vô Dedé, como o cha-
mávamos, trabalhou extraindo pedras das pedreiras, que posterior-
mente seriam cortadas em pedaços menores para a construção de 
calçamento, muros de arrimo, fundações e escadarias. Foi na lida com 
a pedra que meus dois avôs encontraram um modo de viabilizar suas 
vidas na cidade. Ambos participaram ativamente da construção de 
Vitória, mas suas histórias e de seus colegas não constam nos livros.

ARQUITETURA COMO 
HISTÓRIA MATERIAL DAS 
RAÇAS
De forma bem original, a pesquisadora Anne Cheng (2010), ao inves-
tigar a relação entre o modernismo e as ideologias raciais, aponta 
que, desde o iluminismo, a ideia de raça ocupa um lugar central 
no pensamento estético e, sobretudo no século XX, apresenta-se 
como um fenômeno visual, corpóreo e eu diria epidérmico. A “pele”, 
termo utilizado para tratar das superfícies e invólucros dos edifícios 
modernos, ganha ainda mais centralidade na concepção do projeto 
arquitetônico. A obsessão pelo jogo com a transparência entrega, 
segundo ela, algo que está intimamente relacionado à relação 
perturbadora que o homem moderno desenvolveu com as ideias de 
raça. Nessa seara, ela vai dizer que a história da arquitetura carrega 
também a história material das raças.

Olhando para o Brasil, é importante ressaltar que, a partir de 
meados do século XIX, encontramos por aqui a circulação de 
ideias relacionadas às ideologias raciais, subdivididas em diversas 
correntes de pensamento, como darwinismo social, eugenismo, 
degenerescência racial, entre outras. Guardadas as distintas particu-
laridades, essas teorias defendiam que as diferentes raças possuíam 



36 37

some variables, but which, in the end, led to an understanding of the 
superiority of the Aryan race over the others. These theories were 
adapted to the Brazilian context and became more explicit in their 
defence of the racial whitening of the population. This could only be 
achieved through miscegenation, especially between the ‘mestizo’ 
and the white. This path was intended to eliminate the country’s 
black and indigenous presence in favour of the nation’s progress. 
Brazilian doctor and politician Domingos José Nogueira Jaguaribe 
published a thesis in 1877 in which he stated that it was possible 
to ethnically purify the country by ‘perfecting the races’ through 
miscegenation in five generations. The ‘mulatto’ would become 
‘white’, but would remain with 1/8 of the black blood, which he 
considered a biological advantage, since he would be more resistant 
to tropical diseases (Azevedo, 1987).

If, on the one hand, these ideologies worked to relegate non-white 
people - their histories, memories, knowledge, culture - to a place of 
inferiority, on the other hand we saw projects take shape to improve 
and urbanise the city, based on hygienist precepts whose proximity to 
eugenic thinking is noteworthy. In Vitória, Espírito Santo, for example, 
modernisation projects erased spaces of black sociability in the 
city centre, such as the church of Nossa Senhora da Conceição da 
Prainha, located near what would become Praça Costa Pereira. As well 
as building new infrastructure, the idea of modernisation also carried 
the intention of eliminating unwanted presences. Interventions that 
also reflect the desire to de-africanise the city. Urbanism and archi-
tecture are not just the result of techniques or styles, but also a record 
of the ideologies that have moulded our societies.

SHELL CITY
However, attempts at erasure leave traces, clues of various kinds 
that allow us to reconstruct some stories. Leda Maria Martins states 
that all forgetting is of the order of incompleteness (2003), and this 
line of thought seems important to conclude this reflection.

In one of my conversations with my marble-working grandfather, 
he told me that he was one of the people who worked on the 
construction of the Acoustic Shell in Moscoso Park in 1952. 
Faced with this example of modernist architecture in Espírito 
Santo, I wonder what it would be like to think about its history by 
decentralising the figure of architects and engineers. bell hooks 
(1995) states that architecture, as well as a professional practice, is 
a cultural practice in which black families are traditionally involved. 
My grandfather told me how he solved the problem of laying the 

também capacidades e atributos distintos, resultando em hierarqui-
zações com algumas variáveis, mas que, ao fim, conduziam para o 
entendimento da superioridade da raça ariana em relação às demais. 
Essas teorias foram adaptadas ao contexto brasileiro e ganharam 
contornos mais explícitos na defesa do branqueamento racial da 
população. Algo que somente poderia ser alcançado através da 
miscigenação, sobretudo do “mestiço” com o branco. Esse caminho 
tinha por objetivo eliminar a presença negra e indígena do país em 
prol do progresso da nação. O médico e político brasileiro Domingos 
José Nogueira Jaguaribe publicou uma tese em 1877 na qual afirmava 
que era possível acontecer uma purificação étnica no país através do 
“aperfeiçoamento das raças” pela mestiçagem em cinco gerações. 
O “mulato” se transformaria em “branco”, mas permaneceria com 1/8 
do sangue negro, o que considerava uma vantagem biológica, uma 
vez que seria mais resistente às doenças tropicais (Azevedo, 1987). 

Se, por um lado, essas ideologias trabalharam no sentido de 
relegar a um lugar de inferioridade as pessoas não brancas - suas 
histórias, memórias, saberes, cultura -, por outro vimos tomar forma 
projetos de melhoramento e urbanização da cidade, calcados em 
preceitos higienistas cuja proximidade do pensamento eugênico é 
destacável. Em Vitória, no Espírito Santo, por exemplo, os projetos 
de modernização foram apagando espaços de sociabilidade negra 
no centro da cidade, como a igreja da Nossa Senhora da Conceição 
da Prainha, localizada nas proximidades do que viria a ser a Praça 
Costa Pereira. Para além de construir novas infraestruturas, a ideia 
de modernização carregava também a intenção de eliminar presen-
ças indesejadas. Intervenções que dizem também sobre o desejo de 
desafricanizar a cidade. O urbanismo e a arquitetura não são apenas 
resultado de técnicas ou estilos, mas também um registro das 
ideologias que moldaram nossas sociedades. 

CIDADE-CONCHA
No entanto, as tentativas de apagamentos deixam vestígios, indí-
cios de naturezas diversas que nos permitem reconstruir algumas 
histórias. Leda Maria Martins afirma que todo esquecimento é da 
ordem da incompletude (2003), e esse fio de pensamento parece 
importante para concluir essa reflexão. 

Em uma das minhas conversas com meu avô marmorista, ele 
contou que foi um das pessoas que trabalharam na construção da 
Concha Acústica do Parque Moscoso, em 1952. Diante desse exem-
plo de arquitetura modernista no Espírito Santo, me interrogo sobre 
o que seria pensar sobre sua história descentralizando a figura de 



38 39

granite pieces that finish off the curved structure of the Concha’s 
reinforced concrete cap. He told me how he numbered each piece 
and that, without the engineer, who was lost in his calculations, he 
instructed his helpers to make the mould and the cuts. He revealed 
some asymmetry and variation in the size of the pieces. I returned 
to the park after our conversation and revisited the Concha, the 
memory of which takes me back to my childhood, when I used 
to play in that park. There I recognised the solutions that my 
grandfather was proud of. The craftsmanship developed by him and 
the other workers to resolve the execution of the imagined design, 
without being listed in landmark dossiers or architectural history 
books, remains inscribed in the city’s buildings.

Black families are the ones who safeguard the memories relegated 
by institutions and the state. They survive in photo albums, personal 
documents, memories passed on in conversations during family 
meals and parties and so many other media and vehicles in which 
they make their home. These domestic archives are just as important 
as the official archives, because they allow us to access the city’s 
history from other perspectives, which, in addition to records of the 
past, also carry clues to projects for the future, ways of imagining and 
building new possibilities. It’s not just a question of historical justice, 
but also a way of opening up new paths, new ways of inhabiting and 
narrating the world.

Finally, the shell city is therefore not only a physical structure, but 
also a metaphor. It is also an invitation to rethink together how the 
history of architecture and urbanism can look at the racial structures 
that organise the countryside and politics, in order to imagine new 
ways of living together.

References

AZEVEDO, C. M. M. de. Onda negra, medo branco: o negro no 
imaginário das elites – século XX. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987. 

BRAND, D. Um mapa para a porta do não retorno: notas sobre 
pertencimento (A map to the door of no return: notes to belonging). 
Rio de Janeiro: A Bolha Editora, 2022. 

CHENG, A. A. Second skin: Josephine Baker &amp; the Modern 
Surface. New York: Oxford University Press, 2010. 

HOOKS, b. Black vernacular: architecture as cultural practice. In: 
HOOKS, b. Art on my mind: visual politics. New York: The New Press, 
1995. 

arquitetos e engenheiros. bell hooks (1995) afirma que arquitetura, 
para além de prática profissional, é uma prática cultural na qual as 
famílias negras estão tradicionalmente empenhadas. Meu avô me 
contou como resolveu o problema do assentamento das peças 
de granito que arrematam a estrutura curva da calota de concreto 
armado da Concha. Sobre como numerou cada peça e que, à revelia 
do engenheiro, perdido em seus cálculos, instruiu os ajudantes na 
feitura do molde e dos cortes. Revelou alguma assimetria e variação 
no tamanho das peças. Eu voltei ao parque depois de nossa conversa 
e revisitei a Concha, cuja memória me lança de volta aos tempos de 
criança, quando eu brincava nesse parque. Reconheci ali as soluções 
das quais meu avô se orgulhava. As artesanias desenvolvidas por ele 
e pelos demais trabalhadores para resolver a execução do desenho 
imaginado, à revelia dos dossiês de tombamento ou livros de história 
da arquitetura, permanecem inscritas nas obras da cidade. 

São as famílias negras que salvaguardam as memórias relegadas 
pelas instituições e pelo Estado. Elas sobrevivem em álbuns de foto-
grafias, documentos pessoais, memórias transmitidas em conversas 
durante as refeições e festas familiares e tantos outros suportes e 
veículos nos quais fazem morada. Esses arquivos domésticos são 
tão importantes quanto os arquivos oficiais, pois eles nos permitem 
acessar a história da cidade a partir de perspectivas outras, que, 
para além de registros do passado, carregam também pistas de 
projetos de futuro, formas de imaginar e construir novas possibilida-
des. Não se trata apenas de uma questão de justiça histórica, mas 
também de uma forma de abrir novos caminhos, novas formas de 
habitar e narrar o mundo.

Por fim, a cidade-concha é, portanto, não apenas uma estrutura 
física, mas também uma metáfora. É também um convite para 
repensarmos juntos como a história da arquitetura e do urbanismo 
pode encarar as estruturas raciais que organizam o campo e a 
política, para imaginar novas formas de viver juntos.

Referências

AZEVEDO, C. M. M. de. Onda negra, medo branco: o negro no 
imaginário das elites – século XX. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987. 

BRAND, D. Um mapa para a porta do não retorno: notas sobre 
pertencimento. Rio de Janeiro: A Bolha Editora, 2022. 

CHENG, A. A. Second skin: Josephine Baker & the Modern 
Surface. New York: Oxford University Press, 2010. 
HOOKS, b. Black vernacular: architecture as cultural practice. In: 



40 41

MARTINS, L. M. Performances da oralitura: corpo, lugar da 
memória. Letras (Santa Maria). Santa Maria, v. 25, p. 55-71. 

MCKITTRICK, K. Dear science and other stories. Durham: Duke 
University Press, 2021.MINHA África Imaginária. Direção: Tatiana 
Carvalho Costa. Produção: Daniel Veloso. Belo Horizonte: Sabotage 
Filmes, 2024. 

NASCIMENTO, B. Quilombola e intelectual: possibilidades nos dias 
da destruição. Diáspora Africana: Editora Filhos de África, 2018. 

SILVA, D. F. O evento racial ou aquilo que acontece sem o tempo. 
In: Museu de Arte São Paulo Assis Chateaubriand. Histórias afro-
atlânticas: antologia. São Paulo: MASP, 2022,

HOOKS, b. Art on my mind: visual politics. New York: The New 
Press, 1995. 

MARTINS, L. M. Performances da oralitura: corpo, lugar da me-
mória. Letras (Santa Maria). Santa Maria, v. 25, p. 55-71. 

MCKITTRICK, K. Dear science and other stories. Durham: Duke 
University Press, 2021. 

MINHA ÁFRICA IMAGINÁRIA. Direção: Tatiana Carvalho Costa. 
Produção: Daniel Veloso. Belo Horizonte: Sabotage Filmes, 2024. 

NASCIMENTO, B. Quilombola e intelectual: possibilidades nos 
dias da destruição. Diáspora Africana: Editora Filhos de África, 
2018. 

SILVA, D. F. O evento racial ou aquilo que acontece sem o tempo. 
In: Museu de Arte São Paulo Assis Chateaubriand. Histórias afro-
-atlânticas: antologia. São Paulo: MASP, 2022, p. 492-498.





44 45

Vale

Acesse o QR Code e conheça a 
liderança da Vale [Scan the QR code 
to meet Vale’s leadership]

Instituto Cultural Vale  
[Vale Cultural Institute ]

Diretor-Presidente 
[Director-President]
Hugo Barreto 

Diretoria Executiva  
[Executive Board]
Luciana Gondim 
Gisela Rosa  

Patrocínios [Sponsorship]
Marize Mattos   

Desenvolvimento Institucional 
[Institutional Development]
Flávia Dratovsky

Museu Vale [Vale Museum]

Direção [Director]
Claudia Afonso 

Administrativa e Financeira 
[Finance and Administration]
Noyla Nakibar  
Fagner Chaves 
Bábara Milânio

Comunicação [Communication]
Tereza Dantas

Produção [Production]
Diester Fernandes  
Ludiane Rodrigues  

Assistência de Produção 
[Production assistant]
André Leão 

Supervisão do Programa Educativo 
[Educational Programme 
Supervision]
Hellen Lugon 

Educadores [Education Team]
Ana Luiza Pio 
Carla Santos 
Gleicimar Marques 
Jonathan Schmidel 
Joelma Marques 
Kleiton Rosa 
Rafaela Ribeiro 

Estagiária do Programa Educativo 
[Educational Programme Intern] 
Joanna Queiroz

Estagiária Administrativo e 
Financeiro [Administration and 
Finance Intern]
Maria Gabriela Pizzaia

Vale – ES

Diretor de Pelotização  
[Director of Pelletizing]
Rodrigo Ruggiero 

Gerência de Relações Institucionais 
e Governamentais [Institutional 
and Governmental Relations 
Management]
Helga Franco 
Vanessa Tavares  

Jurídico [Legal]
Renata Padilha  

Assessoria de Imprensa  
[Press Office]
Carla Nascimento 

Serviços Operacionais  
[Operational Services]
Elida Rafachine 
Domingos Rocha  

Negócios Imobiliários  
[Real Estate Negotiators]
Stenio Lacerda   
Heloisa Santos  
Renata Ersinzon  

Prefeitura de Vitória  
[City of Vitória]

Prefeito Municipal de Vitória  
[Mayor of Vitória]
Lorenzo Pazolini

Vice-Prefeita Municipal de Vitória 
[Vice Mayor of Vitória]
Cristhine Samorini

Secretário de Cultura de Vitória 
[Culture Secretary for Vitória]
Eduardo Henning Louzada

Subsecretário de Cultura de Vitória 
[Vice Culture Secretary for Vitória]
Alison Costa Joaquim

Casa Porto  
das Artes Plásticas

Coordenador [Coordinator]
Roberto Trabach Junior

Assessor de Comunicação  
[Press Officer]
Pedro Vargas

Mediadores Culturais  
[Cultural Mediator]
Amanda de Matos Carvalho

Analista Cultural [Cultural Analyst]
Sebastião Ribeiro Filho

Equipe Administrativa 
[Management Team]
Ana Cristina Boldi Veiga dos 
Santos

Fundo Municipal de Cultura 
[Municipal Culture Fund]
Camilla Tallon

Acessibilidade Cultural  
[Cultural Accessibility]
Lilian Menegucci

Equipe de Vigilância  
[Security Crew]
Felipe da Silva Souza  
Silas Costa da Silva 
Welington Rodrigues da Silva 
Lucas Lacerda

Serviços Gerais [General Services]
Jandiara dos Santos Barbosa

TRANSITAR O TEMPO  
TRANSITING TIME

Exposição [Exhibition]

Coordenação Geral  
[Overall Coordination]
Claudia Afonso 

Curadoria [Curatorship]
Nicolas Soares
Clara Pignaton 

Expografia [Exhibition Design]
Monomotor 
Felipe Gomes 
Mirella Schena

Assistência de Expografia 
[Exhibition Design Assistant]
Raquel Andrade de Assis

Produção [Production]
Automatica  
Diogo Fernandes   
Luiza Mello   
Mariana Schincariol de Mello   
Marisa S. Mello 

Produção Local [Local Production]
Lorena Simões 

Arte-Educadora [Art Education]
Tatiana Rosa 

Mediadores [Mediators]
Lohane Cardoso 
Keiti Léles 
Kleiton Rosa 
Nadine Luiza da Silva Vieira

Pesquisadores [Researchers]
Gabriela Leandro Pereira 
Marcus Vinicius Sant’Ana 
Tatiana Rosa

Identidade Visual e Design Gráfico 
[Visual Identity and Graphic Design]
Monomotor

Assistência de Design Gráfico 
[Graphic Design Assistant]
Júlia Brito

Iluminação [Lighting]
Vitor Lorenção 

Registro Fotográfico  
[Photographic Recording]
Claraboia

Registro Videográfico  
[Video Recording]
Molaa

Revisão de Texto [Text Proofing]
Patricia Galleto

Tradução [Translation]
Lobo Pasolini

Assessoria de Imprensa  
[Press Office]
Agência Guanabara  
LR Comunicação 
Carla Nascimento (Vale) 

Projeto de Acessibilidade 
[Accessibility Project]
Museus Acessíveis 

Impressão [Printing]
GSA

Montagem [Set Up]
Danilo Montagens 
Danilo Prophírio de Almeida
Josué Sarmento Alves
Mario Eugênio Camara
Victor Malta Valadares

Imagens 3D [3D Images]
Matheus Borges



46

Cenotecnia [Set Design]
AG cenografia 
André Luiz 
Gustavo de Oliveira

Engenharia [Engineering]
Singer Engenharia 
Alexandre da Silva Ferreira
Cristiano Bezerra da Silva
Douglas Bezerra da Silva
Jaílton Sales da Silva
Jose Valdery da Silva
Marcos Antonio de Paula Fraga 

Comunicação Visual  
[Visual Communication]
Fábio Souto

Transporte [Transportation]
FINK

PROGRAMA APRENDIZ MUSEU 
VALE [VALE MUSEUM APPRENTICE 
PROGRAMME] 
 
Professores [Teachers]
Clara Pignaton 
Elaine Pinheiro 
Elsimar Rosindo Torres (Senac) 
Luciano Feijão 
Marcus Vinicius Sant’ana

Estudantes [Students]
Ana Flávia de Souza Felício   
Daniel Soares Araújo  
Dayene Barcelos da Silva 
Davi Ribeiro Babilon  
Ester Vitória Santana da Silva 
Gabriel Santana Mancini Capichi 
Igor Goulart de Oliveira  
Keyvyson de Avelar Gomes 
Lara da Silva Bispo 
Lavínia Barcellos Cremasco 
Lhorrany Karoline Oliveira Silva 
Maria Isabel Siller Rodrigues 
Yasmin Nascimento Santana 
Thalyta Christina Vieira Freitas

Produção [Production]
Frida Projetos Culturais, Sociais e 
Educacionais 

Agradecimentos [Thanks]
Acervo de Artes Visuais (Ufes) 
Galeria Homero Massena 
Instituto Paz

Artistas [Artists]
Antonio Rosa
Barbara Carnielli
Bruno Cabús
Bruno Zorzal
Charlene Bicalho
Dilma Góes  
Dona Antônia 
Euzira Neves 
Fredone Fone 
Geovanni Lima 
Gessé Paixão 
Grupo Barra de Renda 
Kika Carvalho 
Liliana Sanches 
Luciano Feijão 
Marcos Martins 
Marcus Vinicius 
Matheusa Moreira 
Meuri Ribeiro 
Natan Dias 
Natanael Souza 
Paulo Fernandes 
Renato Ren 
Reuto Fernandes 
Ronaldo Mateus Lima 
Rosana Paste 
Rubiane Maia 
Yuriê Perazzini 
Yurie Yaginuma  
& Jéssica Sampaio

PROGRAMA PÚBLICO [PUBLIC 
ROGRAMME]

Organização [Organisation]
Claudia Afonso 

Assistência  
[Organisational Support]
Tereza Dantas

Textos [Texts]
Gabriela Leandro Pereira
Marcus Vinicius Sant’Ana
Tatiana Rosa

Tradução [Translation]
Lobo Pasolini

Revisão de Texto [Text Proofing]
Patricia Galleto

Fotografias [Photographs]
Felipe Amarelo

Projeto Gráfico [Graphic Design]
Monomotor
Felipe Gomes 
Werllen Castro

Diagramação [Layout]
Felipe Gomes 
Júlia Brito

As imagens e os textos reproduzidos nesta publicação 
foram cedidos por profissionais contratados pelo 
Museu Vale e são protegidos por leis e contratos de 
direitos autorais. Todo e qualquer uso é proibido e 
condicionado à expressa autorização do Museu Vale. 
Este catálogo foi publicado em março de 2025, como 
parte do projeto da exposição Transitar o Tempo.

The images and texts reproduced in this publication 
were kindly provided by professionals previously hired 
by Vale Museum and are copyright-protected by legis-
lation and contracts. The use of any of these materials 
is strictly prohibited without previous authorization by 
Vale Museum. This catalogue was published in March 
2025 to accompany the exhibition Transiting Time.



Tipografia [Typography] Noka e Elza Text

Dados internacionais para Catalogação na Publicação (CIP) 
(Câmara Brasileira do Livro, SP, Brasil) 
 
Transitinmg time [livro eletrônico] : public programe = Transitar o 
tempo : programa público  
/ Claudia Afonso (org.) ; [tradução Lobo Pasolini ; curadoria Clara 
Pignaton, Nicolas Soares]. -- Vitória, ES : Museu Vale, 2025.
PDF 
 
Edição bilíngue português/inglês 
ISBN 978-85-60008-37-7 
 
1. Arte contemporânea 2. Artes - Exposições - Catálogos  
3. Artes visuais I. Afonso, Claudia. II. Pignaton, Clara. IV. Soares, 
Nicolas. V. Título: Transitar o tempo : programa público 
 
25-324901.4 
CDD-700.74 
 
Índices para catálogo sistemático:  
1. Artes: Catálogos de exposições  700.74 
 
Camila Aparecida Rodrigues - Bibliotecária CRB 
SP-010133/O



Iniciativa
Initiative

Parceria
Partnership

Patrocínio
Sponsorship

Apoio
Support

Produção
Production

Realização
Execution




